
Filologia Germanica – Germanic Philology 17 (2025), 241-265. 
DOI: 10.14672/fg.2857

Jennifer Hagedorn

KOMIK FÜR DIE SCHULE. 
DIE DEUTSCHSPRACHIGEN PLAUTUS- UND 

TERENZÜBERSETZUNGEN DES 16. 
JAHRHUNDERTS IM KONTEXT IHRES 

REZEPTIONSRAUMS

The comedies of the Roman poets Plautus and Terence were part of the 16th 
century canon of the reception of Antiquity and were translated into German in 
large numbers. The translators usually came from a scholastic background and 
produced their translations explicitly for use in schools. Despite overarching 
continuities with Early Modern translations of Antiquity, however, there 
are major differences between the individual comedy translations, both in 
the translators’ paratextual statements and in the translation practice, which 
has been little studied to date. This article aims to examine the effects of the 
school-specific reception context on the translations on the basis of cultural 
translation research: The question to be asked is how the intended reception 
space of school translations is reflected in the texts, distinguishing between 
translations for the school stage and language didactic learning aids, and what 
position the Palliata translations occupy in the reception of Antiquity in the 
16th century.

1. Die Palliata: Überlieferung und Übersetzung

Im 16. Jahrhundert entsteht im deutschsprachigen Raum, 
gefördert durch die Verbreitung des Buchdrucks und die 
lutherische Aufwertung der Volkssprache, eine große Anzahl 
an Antikenübersetzungen. Antike Klassiker erhalten im Verlauf 
des 16. Jahrhunderts eine enorme volkssprachige Verbreitung, 
darunter auch die Texte der Komödienautoren Plautus und 
Terenz. Beide werden vor allem im Kontext des Lateinunterrichts 
rezipiert, und ein großer Teil der Übersetzungen macht diesen 
Rezeptionsrahmen in Vorreden und Widmungsbriefen sichtbar. 



242 jennifer hagedorn

Gelehrte des 16. Jahrhunderts kennen das heute erhaltene Œu
vre beider Palliata-Dichter vollständig. Während Terenz bereits 
seit dem Mittelalter Teil des Schulkanons ist, wird Plautus im 16. 
Jahrhundert weitgehend neu entdeckt. Es sind jedoch sowohl die 
sechs Komödien und damit das vollständige Œuvre des Terenz 
(Andria, Hecyra, Heautontimorumenos, Eunuchus, Phormio, 
Adelphoe)1 als auch sechs Komödien des Plautus (Aulularia, 
Stichus, Menaechmi, Amphitruo, Bacchides, Captivi)2 im Verlauf 
des 16. Jahrhunderts vollständig übersetzt worden: Bereits 
1474 verfasst, erscheint 1511 in Augsburg die Prosa-Version 
der Menaechmi und Bacchides von Albrecht von Eyb. Nach 
den Ulmer und Straßburger Terenz-Ausgaben des ausgehenden 
15. Jahrhunderts wird 1540 in Tübingen eine Gesamtausgabe 
terenzischer Komödien gedruckt, übersetzt von Valentin Boltz, 
und 1568 kommt in Frankfurt am Main eine von Johannes 
Episcopius (Bischof) übersetzte deutsche Terenz-Gesamtausgabe 
in den Druck. Neben diesen beide großen Ausgaben erscheinen 
auch immer wieder Verdeutschungen einzelner Komödien.

Ob die übersetzten Stücke zur Aufführung gelangten, und 
auf welchen Bühnen sie umgesetzt wurden, ist nur teilweise 
zu ergründen und muss aufgrund der raren Aufführungsbelege 
vorwiegend aus den Paratexten der Übersetzungen geschlossen 
werden.3 Im Fall von Terenz kann die Anzahl gedruckter 
Übersetzungen ein Indiz sein für die auf die Bühne gebrachten 

1  Bernd Bastert zählt neun Terenz-Übersetzungen (vgl. Bastert 2015, 175), 
führt jedoch Interlinearübersetzungen und Teilübersetzungen, die teilweise 
mit vielen Auflagen nachgedruckt wurden, nicht auf. Vgl. auch die Auflistung 
im ORDA 16 (<https://www.orda16.gwi.uni-muenchen.de/suche/?pid=131>, 
Zugriff 25.01.2025).

2 Der ORDA 16 kennt acht gedruckte Übersetzungen, außerdem eine 
äußerst auflagenstarke Sammlung moralisch unbedenklicher Terenz- und 
Plautus-Zitate mit Übersetzungen von Georg Fabricius. <https://www.orda16.
gwi.uni-muenchen.de/suche/?pid=95>, (Zugriff 25.01.2025).

3  Für Terenz stellt Bernd Bastert zahlreiche Aufführungen insbesondere in 
den reformierten Gebieten Deutschlands fest (vgl. Bastert 2015, 178-179); für 
die Plautusübersetzungen geht Johannes Klaus Kipf von einer Beschränkung 
auf die Schulbühne aus (vgl. Kipf 2017, 554-555).



243komik für die schule

Stücke und damit für die Beliebtheit des Dichters: Terenz gilt im 
16. Jahrhundert als der „most performable of the ancients“, seine 
Stücke erscheinen bis 1600 europaweit in über 600 Editionen,4 
womit seine Werke vermutlich „unter den häufig gespielten 
Stücken des 16. Jahrhunderts einen Spitzenplatz einnehmen“5. 
Auch Plautus wird nach nur dürftiger Überlieferung im Mittelalter 
im 15. und 16. Jahrhundert zunehmend rezipiert,6 was sich in der 
erhöhten Drucküberlieferung und zahlreichen Übersetzungen 
zeigt. Ausschlaggebend ist hier die 1472 von Giorgio Merula 
besorgte Ausgabe der Komödien, die in Europa den Zugang zum 
plautinischen Text bereitet.7 Für das 16. Jahrhundert sind für die 
plautinischen Komödien jedoch vorwiegend Einzelübersetzungen 
zu verzeichnen, Gesamtausgaben wie bei Terenz gibt es im 
deutschsprachigen Raum nicht. Sowohl die Plautus- als auch die 
Terenz-Übersetzungen des 16. Jahrhunderts entstehen vorwiegend 
im schulischen Raum und werden von meist reformatorisch 
geprägten Angehörigen des Schuldienstes angefertigt. 

Wie sich dieser spezifische Entstehungskontext auf 
Übersetzungskonzeption und -praxis auswirkt, ist bislang 
eine nur marginal behandelte Frage. Im Fokus der bisher 
nur raren wissenschaftlichen Auseinandersetzungen mit den 
frühneuzeitlichen Plautus- und Terenz-Übersetzungen standen 
die Materialität der Drucke, insbesondere die Holzschnitte,8 
sowie die Performativität der Bühnenstücke.9 Deutlich weniger 
Aufmerksamkeit erhielten die Schulübersetzungen. 

4  Vgl. Stone Peters 2000, 6, FN 26, Zitat 6.
5  Bastert 2015, 179.
6  Vgl. zur humanistischen Plautus-Rezeption, insbesondere in Bezug auf 

frühneuzeitliche Komödiendefinitionen, Feddern 2020. Die frühneuzeitliche 
europäische Plautusrezeption ist jüngst in einem Sammelband aufgearbeitet 
worden, vgl. Baier, Dänzer 2020.

7  Vgl. Kipf 2017, 534-536. 
8  Vgl. Laufer 2017; Zimmermann-Homeyer 2018.
9  Vgl. Bastert 2015.



244 jennifer hagedorn

2. Antikenübersetzung und Skopos im 16. Jahrhundert

Übersetzer antiker Texte richten sich in ihren Vorreden meist 
an ein breites, nicht zwingend lateinkundiges Publikum. Den 
Skopos,10 also Ziel und Zweck ihrer Übersetzung, legen sie 
vielfach ausführlich dar. So erklärt etwa Johannes Spreng, er 
habe seine deutschen Metamorphosen (Erstdruck 1564) verfasst, 
„auf dass sich darinnen auch der gemeine Lay zu ersehen / vnd 
ab dem wunderbaren geticht mit nutz zu erlustigen hette“ (f. a 
iiir-v). Er nennt sein Zielpublikum, den ‚gemeinen Lay‘, und 
benennt als Zweck, wie der Großteil der Antikenübersetzer, 
die toposhafte horazische Formel prodesse aut delectare (‚mit 
nutz zu erlustigen‘). Er wird jedoch auch konkreter, denn seine 
Übersetzung soll „darneben auch vilen handwercksleuten / 
insonders den Goldschmiden / Malern / Formschneidern / Etzern 
/ vnd andern kuͤnstreichen Meistern / der Figuren halben / dienlich 
/ vnd zu jrer handtierung befuͤrderlich sein“ (ebd.). Wichtiges 
Element der Übersetzung sind, wie auch der Übersetzer konstatiert 
(f. a ivv-v), die Holzschnitte des Künstlers Virgil Solis, die jedem 
Metamorphosen-Kapitel beigefügt sind; sie bestimmen nicht nur 
die Auswahl der zu übersetzenden Erzählungen, sondern auch das 
vom Übersetzer formulierte Zielpublikum, indem sie Künstlern 
und Kunsthandwerkern als Vorlagen gelten sollen. Der übersetzte 
Text erhält so den Charakter eines erklärenden Beiwerks.11 Ob 
die tatsächliche Rezeption diese Gewichtung teilte, ist kaum zu 
sagen. Sprengs Aussage zeigt jedoch, wie konkret Überlegungen 
zum Verwendungszweck der Übersetzungen angestellt werden, 
und dass dabei weniger der Ausgangstext, sondern vor allem das 
Zielpublikum und die Materialität im Fokus stehen. 

10  Den Begriff des Skopos prägte wesentlich der Translationswissenschaftler 
Hans J. Vermeer (vgl. Vermeer 1986 sowie grundlegend Reiß, Vermeer 1984). 
Übersetzen wird hier als transkultureller Transfer begriffen, der den Text in 
einen neuen kulturellen Kontext stellt und Übersetzungsentscheidungen mit 
Zielpublikum und Zweck der Übersetzung begründet.

11  Vgl. zu Sprengs Übersetzungskonzept der Metamorphosen Toepfer 
2024, 107-109.



245komik für die schule

Die Antikenübersetzungen des 16. Jahrhunderts sind auch 
in anderer Hinsicht aufs Zielpublikum hin orientiert: Sie 
werden genutzt, um zielkulturelle Normen zu festigen und 
zu legitimieren. So legt etwa Simon Schaidenreisser in der 
Vorrede seiner Odyssee-Übersetzung (Erstdruck 1537/1538) den 
Titelhelden Odysseus als „contrafactur aines weisen manns“ (f. iiv) 
aus und formt ihn in seinem Übersetzungstext zum Ideal eines 
Haus- und Landesvaters, indem er dessen Vaterlandsliebe sowie 
Sehnsucht nach Frau und Kind betont, negative Eigenschaften 
oder Passagen, die das Idealbild aus frühneuzeitlicher Perspektive 
konterkarieren, dagegen jedoch umschreibt oder tilgt.12 
Ähnliche Argumentationen finden sich in der überwiegenden 
Zahl der Antikenübersetzungen. Die Texte werden so für das 
frühneuzeitliche Publikum moraldidaktisch nutzbar – freilich 
nach einer Moral, die die Übersetzer den Texten zu großen Teilen 
erst einschreiben. 

In vielen Palliata-Übersetzungen ist eine ähnliche 
Skoposbestimmung zu finden. Es zeigen sich jedoch Eigenheiten, 
die einerseits dem Komödienstoff zuzuschreiben sind und 
andererseits dem spezifischen Kontext des Schulunterrichts, 
in dem viele der Übersetzungen entstehen, entspringen. Da der 
Erzählstoff der römischen Komödien unter moraldidaktischen 
Gesichtspunkten mitunter derb und unsittlich anmutet, sind 
die Komödienübersetzer besonders um eine Rechtfertigung 
ihrer Stoffauswahl bemüht. Johannes Episcopius etwa berichtet 
in der Vorrede seiner Terenz-Gesamtübersetzung von seiner 
Beobachtung, dass der lange Zeit äußerst geschätzte Autor Terenz 
neuerdings „von etlichen hoͤchlich verworffen vnd veracht wirdt“ 
(f. [vi]). Ebendiese Beobachtung einer wachsenden Ablehnung des 
antiken Autors erklärt er zum Hauptgrund für seine Entscheidung, 
eine deutsche Übersetzung anzufertigen, und argumentiert somit 
anhand eines vermeintlichen Rezeptionswechsels seiner Zeit, 
dem er entgegenwirken will. Diese Absichtserklärung ist umso 
bemerkenswerter, da es in den Antikenübersetzungen des 16. 

12  Vgl. Hagedorn 2023.



246 jennifer hagedorn

Jahrhunderts häufig gerade die Übertragung in die deutsche 
Sprache ist, die von den Übersetzern verteidigt und gerechtfertigt 
wird, da mit der Übertragung bisher den Bildungseliten 
vorbehaltenes Wissen für eine breitere Öffentlichkeit zugänglich 
wird.13 Episcopius setzt in seiner Vorrede also Problem und 
Lösung gleich, indem er zeitgenössische Kritik, die sich in der 
Regel gegen die Verdeutschung richtet, auf den lateinischen 
Ausgangstext bezieht und die deutsche Übersetzung – genauer: 
seine eigene Übersetzung – als Möglichkeit inszeniert, die 
Kritiker zu versöhnen.

Neben der moralischen Nutzbarkeit der Komödien hebt der 
Würzburger Schulleiter auch den Nutzen für den Spracherwerb 
hervor, der die lateinischen Texte legitimiere: „Nemlich daß solche 
jugendt viel ehe zu einem voͤlligen verstandt jrer Grammaticen 
komme / vnd die selbige besser fasse vnnd lehrne“ (f. iii). An 
erster Stelle steht für ihn die Sprachdidaxe, darüber hinaus solle 
Terenz jedoch ebenfalls für die Jugend als Sittenspiegel wirken. 
Seine Übersetzung legitimiert Episcopius ausschließlich an 
apologetischen Gründen, und an dieser Stelle weicht er vom Skopos 
der Lateinschüler ab und wird allgemein: Er habe seine Übersetzung 
nicht nur für die Terenz-Liebhaber angefertigt, „sonder auch disen 
/ welchen solcher moͤcht entphallen sein / oder sie ihn auß urtrutz 
hingeworffen / ein freude vnnd lust / mit solchem freundtlichen 
gespraͤche / inn Teutscher Spraach / den Terentium zum offtermal 
widderumb zuersuchen / machen woͤllen“ (f. [vii]). Die Komödie 

13  Matthias Ringmann etwa verteidigt seine Caesar-Übersetzung (1507) 
gegen Kritiker, die der Auffassung seien, „das es auch vbel vnd vnrecht 
gethon sei / latinisch bücher also zuͦ tütschen. Meinende solche tütschung 
dises vnd anderer bücher sei leicht / vnnütz / vnn straffbar“, f. a iii. Andere 
Übersetzer wie Jörg Wickram oder sogar Niklas von Wyle, der einen äußerst 
ausgangstextorientierten Übersetzungsstil vertritt, geben an, zum Schutz ihres 
volkssprachigen Lesepublikums ihre Texte zu zensieren („hab ich mich geflissen 
meine reimen zum verstentlichsten zuͦ machen / auch hierinn / alle vnzucht 
vermitten / damit diß buͦch von jungen vnd alten frawen vnd Junckfrawen / 
sunder allen anstos gelesen werden“, Wickram, Metamorphosen, f. a iiiv; „mit 
vermydung der schamperkait“, Wyle, Translatzen, nach Keller 1861, 249; vgl. 
auch Fantino 2026).



247komik für die schule

sei für jedermann ein Gleichnis, ein Exempel für das eigene 
haußregiment und „ein Spiegel dieses  gantzen lebens“ (f. [viii]). 
Episcopius gibt jedoch auch an, dass er in seiner Übersetzung alle 
„vnzuͤchtige vnn schampar wort hindan gesetzt“ und demnach 
gestaltend in den Text eingegriffen habe (f. [vi]).

In Episcopius’ Vorrede mischen sich das konkrete Zielpublikum 
der Lateinschüler und die allgemeinere Vorstellung einer auch 
die zeitgenössischen Kritiker überzeugenden moralischen 
Nutzbarkeit der terenzischen Texte miteinander. Dennoch sind die 
Skopoi getrennt: Die Moraldidaxe ordnet Episcopius primär seiner 
Verdeutschung zu, die sprachdidaktischen Argumente bleiben auf 
Seiten der lateinischen Sprache und damit des Ausgangstextes. 
Die zweigeteilte Argumentation ist aus der Perspektive des 
Verfassers nachvollziehbar: Es ist denkbar, dass Episcopius, der 
seine Übersetzung während seines Schuldienstes angefertigt 
haben dürfte,14 seine deutsche Version zur Rechtfertigung der 
Lektüre des lateinischen Autors nutzte – und gerade aus diesem 
Antrieb heraus ist eine stärker akkulturierende Übersetzungspraxis 
erwartbar.

Die Rechtfertigungsrhetorik, die Episcopius mit anderen 
Komödienübersetzern teilt, deutet darauf hin, dass die Palliata-
Texte zunehmend dem zeitgenössischen Sittlichkeitsempfinden 
widersprechen, was wiederum durch die vermehrte Übersetzung 
ins Deutsche und die damit einhergehende Loslösung aus 
sprachdidaktischen Kontexten und die Erweiterung des 
Zielpublikums ausgelöst wird. Dazu trägt auch die Nähe der 
Palliata-Übersetzungen zum Fastnachtspiel bei: Wenn einige 
Übersetzungen, wie Bastert vermutet, im Zuge der Fastnachtkultur 
auf die Bühne gebracht wurden, ist ihnen das grenzüberschreitende 
Momentum inhärent.15 Die fastnachtsnahen Übersetzungen,16 die 

14  Ab 1561 ist Episcopius als Lehrer eines Würzburger Gymnasiums 
fassbar, später als Leiter einer Lateinschule. Vgl. Kipf 2013.

15  Vgl. Bastert 2015.
16  Hierunter fallen u.a. die Terenz-Übersetzungen von Clemens Stephani 

(Andria, Eunuchus, 1554) und die Bearbeitungen von Hans Sachs. In seiner 
Aulularia-Übersetzung (1535) nimmt Joachim Greff auf diese offenbar schon 



248 jennifer hagedorn

teilweise vulgärer ausfallen als ihre lateinischen Vorlagen, bringen 
somit die didaktisch orientierten Übersetzer in Erklärungsnot, 
auch wenn diese sittlichkeitskonforme Umschreibungen 
vornehmen: Durch den engen Bezug zu den Ausgangstextautoren, 
den alle Übersetzer herstellen, überträgt sich die Kritik auch auf 
Schulübersetzer. Dennoch muss grundsätzlich von einer Akzeptanz 
der Palliata-Dichter im Schulkontext ausgegangen werden, die 
durch gewichtige Stimmen wie Erasmus, Melanchthon und 
Luther legitimiert ist. In Schulordnungen des 16. Jahrhunderts 
ist Terenz als Autor weiterhin festgeschrieben, und insbesondere 
protestantische Übersetzer dürften dank der Verbürgung Luthers 
und Melanchthons für Terenz keine Probleme gehabt haben, die 
Textauswahl ihrer Übersetzungen zu rechtfertigen.17 Entsprechend 
ist es nicht verwunderlich, dass viele der Übersetzer reformatorisch 
geprägt sind. Dass die Palliata-Übersetzer ihre Texte mitunter aus 
einer defensiven Position präsentieren, ist folglich weniger den 
Ausgangstexten zuzuschreiben als dem Umstand, dass sie in die 
Volkssprache übersetzt wurden, für die in den Schulen des 16. 
Jahrhunderts noch kein Platz war.18 

Ähnlich wie in den an den gemeinen man gerichteten 
Eposübersetzungen wird auch in den schulspezifischen 
Komödienübersetzungen die Lektüre immer wieder mit dem 
Argument des Wissenszuwachses gerechtfertigt. Während 
die für die breite Öffentlichkeit bestimmten Übersetzungen 
dieses Versprechen mit einer extensiven enzyklopädischen 

länger bestehende Tradition Bezug, wenn er sich dagegen verwehrt, die 
Komödien nur für „narrenspiel“ zu halten, und hebt ihren moralischen Nutzen 
hervor (f. A iii).

17  Philipp Melanchthon gibt in seiner Schulordnung von 1528 die explizite 
Anweisung, die Schüler sollen zum Verständnis der Grammatik erst Terenz und 
danach „etliche fabulas Plauti, die rein sind“, auswendig lernen (Melanchthon 
1860, 6) – die Einschränkung weist auf die zeitgenössischen Vorbehalte 
gegenüber der Sittlichkeit der Stücke hin, die beim weniger etablierten Plautus 
größer gewesen sein dürften. 

18  Vgl. etwa Melanchthons Anweisung, den Kindern weder Deutsch noch 
Griechisch oder Hebräisch, sondern ausschließlich Latein beizubringen, um 
sprachliche Überfrachtung zu vermeiden (Melanchthon 1860, 5).



249komik für die schule

Kommentierung einlösen, die mitunter durchaus didaktischen 
Charakter hat,19 fehlt diese Kommentierungspraxis in den 
Schulübersetzungen meist, sodass sich der Wissenszuwachs in der 
Regel auf Sprachdidaxe beschränkt oder außerhalb des gedruckten 
Buches im Schulkontext angesiedelt ist. Neben dem Nutzen der 
lateinischen Texte für den Spracherwerb wird bisweilen auch 
literaturtheoretisches Wissen angeführt. So argumentiert Jonas 
Bitner, seine Leser können durch die Lektüre der deutschen 
Menaechmi den Unterschied zwischen Tragödie und Komödie 
erlernen, und liefert eine Definition der Komödie mit (f. A iir-v). 
Der Schulkontext wird aus Bitners Vorrede nicht ersichtlich; 
der Übersetzer bezeichnet seine Leser verallgemeinernd als 
‚Burgerschafft‘ (f. A ii). Die Verbindung zum Schuldienst lässt 
sich jedoch aus Bitners Lebenslauf herleiten, der ab 1548 als 
Lehrer tätig ist,20 und zeigt sich in seiner Skoposformulierung, in 
der er den Erwerb literarischen Wissens in den Vordergrund rückt. 

Bitner und Episcopius sind zwei Beispiele für die didaktische 
Ausrichtung der Komödienübersetzungen. Einen Beleg dafür, 
dass die Übersetzungen auf die Bühne gelangten, gibt es nicht; 
eindeutige Aufführungshinweise wie etwa Regieanweisungen 
fehlen.21 In den Texten selbst ist jedoch eine performative 
Anlage erkennbar, etwa durch plastische Szenenbilder nach dem 
Vorbild des Straßburger Terenz oder direkte Adressierungen des 
Publikums in Episcopius’ Übersetzung (f. 121).

19  Vgl. etwa Schaidenreisser, Odyssea, 1537/1538 oder Wickram, 
Metamorphosen, 1545; Ringmann gibt in der Vorrede seiner Caesar-
Übersetzung ausführliche historische und geographische Erklärungen, die 
das Verständnis sichern sollen. Manfred Kern bezeichnet die enzyklopädische 
und hermeneutische Kommentierung der Übersetzungen als die Druckversion 
mündlicher Erklärungen im humanistischen Unterricht (vgl. Kern 2017, 294).

20  Vgl. Limbeck 2012.
21  Letzteres fällt gerade im Vergleich mit den Bühnenbearbeitungen des 

Hans Sachs auf, der Regieanweisungen hinzufügt und dessen Texte im Kontext 
des Fastnachtspiels verortet werden können.



250 jennifer hagedorn

3. Die Schule als Rezeptionsraum

Mit Schulbühne und Lateinunterricht kristallisieren sich 
innerhalb des schulspezifischen Rezeptionsraumes zwei 
unterschiedliche Rezeptionskontexte heraus. Während etwa 
Episcopius’ Terenz-Übersetzung oder Jonas Bitners Menaechmi 
als für die Schulbühne intendierte Texte gelten können, sind die 
Unterrichtstexte dagegen deutlicher auszumachen. Im Folgenden 
soll zunächst ein Blick auf Joachim Greffs Aulularia und Valentin 
Boltz’ Terenz-Übersetzung geworfen werden, die jeweils einen 
performativen bzw. sprachdidaktischen Skopos erkennen lassen, 
bevor anschließend die Übersetzungspraxis verschiedener 
Schulübersetzungen anhand einer ausgewählten Textstelle der 
Andria in einer Detailuntersuchung verglichen wird.

3.1. Übersetzen für die Schulbühne: Greffs Aulularia 

Eindeutig der Schulbühne zuzuordnen ist Joachim Greffs 
Übersetzung der Aulularia von 1535. Sie ist die erste deutsche 
Komödienübersetzung in Versen sowie die erste deutsche 
Übersetzung der beliebten plautinischen Aulularia. Greff, der in 
Wittenberg unter Luther studierte, war zum Entstehungszeitpunkt 
seiner Aulularia-Übersetzung als Lehrer in Halle tätig, später 
in Magdeburg.22 Seine zusätzliche Betätigung als Autor 
protestantischer Dramen zeugt von einem großen Interesse für 
Bühnenproduktionen einerseits sowie einem konfessionellen 
Sendungsbewusstsein andererseits.

In seiner Vorrede übt sich Greff in Bescheidenheit. Er habe seine 
Übersetzung drucken lassen, obwohl „doch viel nuͤtzer auch groͤsser 
buͤcher zu lesen vnd zu druͤcken wol vor handen weren“ (f. A ii), 
womit er auf die zeitgenössische Palliata-Kritik Bezug nimmt. In 
diesem Duktus trägt er auch eine ausführliche Rechtfertigung 
der Plautus-Lektüre vor, die dieselben moraldidaktischen 
Zielsetzungen aufweist wie die nicht-schulischen Übersetzungen 
und sich ebenso an den „gemeinen man“ (f. A iiv) richtet. 

22  Vgl. Meyer 2014.



251komik für die schule

Insbesondere für den Geiz, das Grundthema der Komödie, nimmt 
er eine weitgreifende christlich fundierte Auslegung vor. Sein 
konkreter Skopos wird jedoch gegen Ende der Vorrede ersichtlich: 
Er habe 

diese meine Rithmos druͤcken wollen lassen / Ob doch die elltern 
durch jre kinder / welche sie zuweilen jnn solchen Comedijs 
sehen vnd hoͤren recitiern / ob sie villeichte dadurch zu gunst 
vnd liebe guter kuͤnste / zu redlikeit widder gereitzt vnd gebracht 
werden moͤchten […] das sie solchs auch nachmals jnn jren eigen 
heusern koͤndten widderumb lesen / vnd […] daraus bewegt 
wuͤrden / das sie jre kinder als denn vleissiger denn zuuor / zu 
guter zucht vnd lahre halten vnd ziehen moͤchten. (f. A vi)

Die Moraldidaxe für den gemeinen man wird hier auf die Eltern 
der Lateinschüler übertragen, die in einer zirkulären Bewegung 
durch das Rezipieren des Textes wiederum dazu angehalten seien, 
ihre Kinder nach den im Text vermittelten Lehren zu erziehen. 
Entsprechend versichert Greff, man werde in seiner Übersetzung 
„nichts widder zucht noch ehrbarkeit“ finden (f. [A vii]). Die 
Funktion der Übersetzung, die es den Eltern erlauben solle, das Stück 
auch daheim erneut zu lesen, betont einerseits den pragmatischen 
Aspekt und andererseits die Materialität des Lesetextes, der die 
Aufführung nur unterstützend begleiten soll. Hierin zeigt sich 
deutlich der schulische Kontext von Greffs Aulularia.

In der Übersetzung geht Greff stark akkulturierend vor:23 
Er baut Lokalgeographie und deutsche Sprichwörter ein, 
tilgt homosexuelle Inhalte24 und dichtet frühneuzeitlich-

23  Vgl. auch Kipf 2017, 537-546 mit weiteren Beobachtungen. Kipf 
zeichnet ein präzises Portrait der Übersetzung und kommt zu dem Schluss, 
dass „[D]ie entschiedene Indienstnahme der antiken Komödie für eine 
frühneuzeitliche Tugendethik und die Rechtfertigung der Aufführung antiker 
Dramen durch ihre förderliche Wirkung auf Bildung und Moral von Akteuren 
und Rezipienten […] Impulse der humanistischen und protestantischen 
Dramentheorie [aufnimmt und] wegweisend für das Schultheater des 16. 
Jahrhunderts [wird]“ (546).

24  Vgl. Limbeck 1999.



252 jennifer hagedorn

christliche Erklärmuster wie göttlichen Beistand oder die 
Teufelsverführung hinzu. Aber auch auf tiefergreifenden Ebenen 
werden Umwertungen sichtbar, wenn etwa Brutalität gegen die 
Dienerschaft abgeschwächt und im Gegenzug misogyne Tendenzen 
expliziter herausgestellt werden; so wird etwa die Androhung des 
Geizhalses Euclio, er werde seine alte Dienerin erhängen, für 
die deutsche Dienstmagd umgewandelt in die Gewaltandrohung 
„Ich wil dich schlagen jnn dein lenden“ (f. B iiiv). Zwar ist auch 
das Erhängen bereits eine geschlechtsspezifische Strafe, jedoch 
mildert der Übersetzer den Mord zur körperlichen Züchtigung ab. 
Dass diese auf die lenden als Sitz der Fruchtbarkeit zielt, macht die 
Geschlechtsspezifik der Strafe deutlich und verbindet sie zudem 
mit weiblicher Sexualität bzw. Keuschheit. Im Gegensatz zu diesen 
Übersetzungstendenzen, die auch in anderen frühneuzeitlichen 
Antikenübersetzungen zu finden sind25 und Greffs Text damit 
als Teil der zeitgenössischen Übersetzungstradition ausweisen, 
stehen die lateinischen Paratexte: Als einziger Übersetzer bietet 
Greff keine Verdeutschung des Dramenbeiwerks an, sondern gibt 
die Actus und Scenae sowie das Personenverzeichnis, inklusive 
der Figurenbezeichnungen, ausschließlich auf Latein wieder. Es 
ist denkbar, dass diese Entscheidung eine Folge des intendierten 
Rezeptionskontextes ist und die Verständnishilfe für die Eltern so 
an die Aufführung der Kinder rückgebunden wird.

Greffs Übersetzung weist sowohl die für die Antikenüber-
setzungen des 16. Jahrhunderts typischen Anpassungen als auch 
für den Rezeptionskontext spezifische Verfremdungseffekte auf, 
etwa die Beibehaltung lateinischer Figurenbezeichnungen. Die 
Ambiguität der Vorrede, die sowohl Topoi frühneuzeitlicher 
außerschulischer Antikenübersetzung reproduziert als auch spe-
zifisch schulpragmatische Skoposbestimmungen trifft, spiegelt 
sich in der Übersetzungspraxis somit wider.

25  Vgl. zur Übersetzung von Dienerschaft und Sklaverei in den 
Antikenübersetzungen des 16. Jahrhunderts auch Hagedorn 2025.



253komik für die schule

3.2. applicieren und vergleichen: Boltz’ Terenz-Übersetzungen

Der evangelische Pfarrer Valentin Boltz übersetzte die sechs 
erhaltenen Komödien des Terenz ins Deutsche. Seine Übersetzung 
wurde 1540 bei Ulrich Morhart in Tübingen gedruckt und 
bis 1567 viermal neu aufgelegt, wobei ab der dritten Auflage 
den einzelnen Komödien einführende Holzschnitte im Stil der 
Straßburger Terenz-Ausgabe beigefügt wurden. Boltz ist für 
1534 als Pfarrer in Alpirsbach und danach in weiteren kirchlichen 
Positionen fassbar. Sein Interesse für das Theater belegen weitere 
selbst verfasste und übersetzte Bühnenstücke. Eine Tätigkeit in 
der Schule ist biographisch nicht sicher, lässt sich jedoch aus der 
Bemerkung in seiner Terenz-Vorrede herleiten, er habe sich der 
„armen verweißten jugend [...] vorlanger zeit allweg sonderlichs 
zedienen geflissen“ (f. A ii).

Boltz übersetzt die Komödien in Prosa. Er stellt jeder Szene 
ein kurzes Argumentum voran und zitiert an ausgewählten 
Stellen Phrasen des Ausgangstextes in den Marginalien. Boltz’ 
Absicht, eine Übersetzung für den Schulgebrauch anzufertigen, 
zeigt sich bereits auf dem Titelblatt. Hier kommt das Buch selbst 
zu Wort, das den schuͤlerlin versichert, durch seine Lektüre zu 
deren Eloquenz beitragen zu können. In seiner Vorrede gibt sich 
Boltz als bescheidener Pädagoge. Er versichert, dass ihn zu der 
Übersetzung 

kein ehrgirigkeit oder falscher ruͦm getriben hat / dann nur allein 
das sich die armen schuͦlerlin / so nit allwegen moͤgen interpretes 
haben / darinn selbs treiben vnd uͤben moͤgen / vnn wort auff wort  
/ Cola auff Cola / Comata auff Comata / Periodos auff Periodos 
applicieren vnd vergleichen moͤgen. (f. A iiv)

Sein erklärtes Ziel ist es also, eine Lern- und Übersetzungshilfe 
für die Schüler zu bieten. Die Aufgabe, den Text in deutscher 
Sprache kunstvoll aufzubereiten, überlässt er anderen (f. A iir-v). 
Boltz’ Doppelformulierungen (‚wort auff wort‘, etc.) erinnern 
an den im 16. Jahrhundert breit geführten Übersetzungsdiskurs, 



254 jennifer hagedorn

der zwischen wort- und sinngetreuer Übersetzung unterscheidet. 
Die Dichotomie von wort usz wort bzw. sin usz sin, die im 
Deutschen auf Heinrich Steinhöwel zurückgeht, lässt sich bis 
zu Cicero zurückverfolgen und wird zu einem Paradigma des 
vor- und frühmodernen Übersetzungsdiskurses. Boltz schließt 
innerhalb dieses Diskurses an die deutlich kleinere Fraktion 
der wortgetreuen Übersetzer an und steht damit unter anderem 
in der Tradition Niklas von Wyles.26 An diesen erinnert auch 
Boltz’ Bezeichnung seiner Übersetzung als Translatz (f. A iiv). 
Die ungewöhnliche Angabe auf dem Titelblatt, der terenzische 
Text sei „auffs trewlichst transferiert“ worden, ist ebenfalls unter 
dieser Einordnung in den Übersetzungsdiskurs zu verstehen.

Dass seine Übersetzung nicht für die Bühne intendiert ist, 
macht Boltz auch durch seine Ankündigung deutlich, er wolle 
zukünftig „disen Terentium auch in Reymen stellen / dz man 
darauß teütsche kurtzweilige Comedias moͤg spielen / damit 
nur die art vnd meinung des lieblichen Terentii / der jugent wol 
fürgebildet wird“ (f. A iii). Die unterhaltende Funktion sowie 
den moralisch-didaktischen Nutzen – in klassischer Ausprägung 
der horazischen Formel – ordnet Boltz einer geplanten (aber 
nicht belegten) Versübersetzung zu, was impliziert, dass er seine 
sprachdidaktische Übersetzung als weniger moralisch nutzbar 
ansieht. Die Zielgruppe der jugent, die Boltz für diese bestimmt, 
weicht dabei kaum von den Schülern ab. Boltz unterscheidet 
seine zwei Übersetzungen – die angefertigte und die geplante 
– also nicht am Zielpublikum, sondern vor allem anhand der 
intendierten Funktion: Lateinunterricht und Schulbühne. 

Boltz präsentiert seine Übersetzung als eine pragmatische, 
schmucklose und eng am Ausgangstext orientierte Lernhilfe 
für Lateinschüler. Dennoch nimmt er sich nach eigener Angabe 

26  Freilich unterscheidet sich die Intention beider Übersetzer: Während 
Wyle übersetzt, um die Zielsprache mit lateinischem Wortschatz und 
lateinischer Grammatik aufzuwerten, ist Boltz primär an einer Rückführung 
in die Ausgangssprache interessiert und lässt keine sprachgestalterischen 
Ambitionen erkennen.



255komik für die schule

die Freiheit, der Übersetzung erklärende Zusätze hinzuzufügen 
(f. Aiiv). 

3.3. Übersetzungspraxis am Beispiel der Andria

Die Andria ist Terenz’ früheste Komödie und neben dem 
Eunuchus eines der beliebtesten Stücke. Sie handelt von Intrigen 
und Täuschungen rund um eine Hochzeit: Der Vater Simo möchte 
seinen Sohn Pamphilus mit der Tochter des Nachbarn verheiraten, 
der Sohn jedoch liebt eine andere, die überdies mit seinem Kind 
in den Wehen liegt.

Aus moraldidaktischer Perspektive ist für frühneuzeitliche 
Rezipierende besonders der Zwiespalt des Pamphilus von 
Interesse: Dieser befindet sich in einer Situation, in der er 
zwischen Gehorsam gegenüber dem Vater und Treue gegenüber 
der Geliebten wählen muss. Beide Eigenschaften – kindlicher 
Gehorsam gegenüber den Eltern und partnerschaftliche, 
respektive eheliche Treue – sind Kerntugenden insbesondere des 
reformierten 16. Jahrhunderts. Die Figur des Jünglings Pamphilus 
bietet überdies Identifikationspotenzial für die Zielgruppe der 
Schüler. 

Boltz übersetzt weitgehend ausgangstextorientiert bis hin 
zu Unverständlichkeiten in der Zielsprache. An Stellen, die für 
seinen frühneuzeitlichen Bildungskontext relevant sind, lässt er 
jedoch punktuell zielkulturelle Vorstellungen einfließen. So wird 
bei ihm der patris pudor, der den Pamphilus dazu nötige, dem 
Willen des Vaters zu folgen, zu „des vatters zucht“ (f. viii). Mit 
dem Begriff ‚zucht‘ fügt Boltz dem Pflichtgefühl des Sohnes 
eine Bedeutungsebene hinzu, die der lateinische Begriff nicht 
trägt: Es ist demnach nicht nur ein Scham- oder Anstandsgefühl 
gegenüber dem Vater, das Pamphilus empfindet, sondern viel 
deutlicher die Auswirkung von dessen elterlicher Erziehung.27 

27  Vgl. Art. ‚zucht‘ in: Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und 
Wilhelm Grimm, digitalisierte Fassung im Wörterbuchnetz des Trier Center 
for Digital Humanities, Version 01/23, Bd. 32, Sp. 257. <https://www.
woerterbuchnetz.de/DWB> (Zugriff 22.01.2025).



256 jennifer hagedorn

Auch die Umschreibung des lateinischen Genitivus objectivus 
zum deutschen subjectivus verschafft dem Vater eine stärkere 
Präsenz in der Handlungskausalität des Sohnes. Die Übersetzung 
gewinnt folglich mit der Betonung der väterlichen Erziehung 
eine zusätzliche Bedeutung, die auf einer kulturell geprägten 
Interpretation beruht.

Die 1586 gedruckte Übersetzung des Rektors und Pfarrers 
Stephan Reich ist noch deutlicher als didaktisches Hilfsmittel 
zu erkennen: Schon im Titel wird die Komödie als „in vsvm 
stvdiosae ivventvtis Germanice reddita“ eingeordnet. Der 
deutsche Übersetzungstext ist phrasenweise dem lateinischen 
Text hintangestellt, dazu bietet er ausführliche moraldidaktische 
Kommentierungen in Form von Erotemata. Dem Druck 
ist außerdem die Knittelversübersetzung der Andria von 
Heinrich Ham (zuerst gedruckt in Magdeburg 1535) beigefügt. 
Reichs Fokus auf der Spracharbeit zeigt sich nicht nur an der 
Phraseologie, die er jeder Szene anhängt, sondern auch an seiner 
Übersetzungspraxis: Er bietet verschiedene, teilweise sehr freie 
Übersetzungsalternativen an und gibt zusätzliche Hinweise, die 
Zusammenhänge auch dann sichtbar machen, wenn der Text nicht 
im Ganzen gelesen wird.28 Den patris pudor übersetzt er enger am 
lateinischen Bedeutungsspektrum als „die furcht vnd ehrerbietung 
/ so ich meinem Vater schuͤldig bin“ (S. 198); die Formulierung 
impliziert jedoch mit der Schuld ebenfalls eine Pflicht des Sohnes 
zu Gehorsam, die auf starker Erwartungshaltung beruht. Zudem 
hängt Reich hinter Text und Phraseologie eine Ethiklehre an, in 
der er das Verhalten des Sohnes deutlich einordnet. Hier spricht 
er dem Pamphilus als Exempel eines unglücklichen Bulers 
die Entscheidungsfähigkeit ab: „denn ein vnbesonnen Buler 
ist nicht bey witz vnd verstandt / Er kann auch nicht sehen / 
was jm schedlich oder gut ist“ (S. 211). Die zweite Lehre, die 
Reich aus der Szene zieht, ist eine ausführliche Erörterung der 
Frage, ob Eltern oder Kinder ihre Ehe frei wählen sollten; auch 

28  Vgl. zu Reichs Übersetzung, allerdings aus einer instrumentell-
normativen Perspektive, Arkenau 2023, 103-181, insbes. 180f.



257komik für die schule

in Antikenübersetzungen außerhalb des Schulkontextes wird 
diese protestantische Fragestellung verhandelt.29 Reich liefert 
die moralische Auslegung, die bei Boltz durch die Übersetzung 
direkten Eingang in die Textrezeption findet, folglich in einem 
Argumentum nach; die moralisierenden Ethicae doctrinae stehen 
dabei in der Tradition protestantischer Pädagogik, wie sie u.a. von 
Melanchthon, bei dem Reich in Wittenberg studierte, vertreten 
wird.

Einen anderen Zugang zum terenzischen Text zeigt Episcopius’ 
Übersetzung. Obwohl auch dieser sich im Schulkontext verortet, 
ist seine Versübersetzung freier als die seiner Kollegen. Die 
performative Ausrichtung des Textes, die u.a. durch an ein 
Publikum gerichtete Figurenäußerungen sichtbar wird,30 
legt eine Aufführungsintention nahe, auch wenn eine direkte 
Selbstzuordnung fehlt.31 

Episcopius betont die gesellschaftliche Komponente des 
Dilemmas, indem er Pamphilus befürchten lässt, die schwangere 
Glycerium wäre „aller welt zum spott gestelt“ (f. B iiiir), wenn er sie 
verließe. Weder der lateinische Text („ego propter me illam decipi 
miseram sinam“, V. 271)32 noch die anderen Schulübersetzungen 
(Reich: „das die arme Glycerium solte betrogen werden […]  
meinet halben“, S. 200; Boltz: „diese armselige lassen betrogen 
werden“, f. ix) stellen hier eine gesellschaftlichen Stigmatisierung 
in Aussicht.

Dass diese jedoch für den Übersetzer ein präsentes und 
hauptsächliches Thema ist, macht er auch mit anderen 
Übersetzungsentscheidungen deutlich. Zweimal sieht er die Ehre 
der Glycerium in Gefahr: zuerst nur wenige Verse später, wenn 

29  In Sprengs Metamorphosen wird etwa der Mythos von Pyramus 
und Thisbe genutzt, um im Sinne der reformatorischen Ehelehre Kritik am 
Heiratsverbot der Eltern zu äußern; vgl. Toepfer 2015, 226-228.

30  Vgl. u.a. den Schluss des Eunuchus, an dem die zuletzt sprechende Figur 
in der Funktion eines Cantors verkündet: „Seit gsegnet/ vnd laßt euch gefall / 
Diß Spil/ vnd geht zuhauß nun all“ (f. 121).

31  Vgl. Hagedorn 2026; dagegen Kipf 2013.
32  Text nach der Ausgabe von Rau 2012.



258 jennifer hagedorn

er Pamphilus befürchten lässt, Glyceriums „ehrlichs frey gemuͤt“ 
könne ohne seinen Schutz „[v]erfuͤrt“ werden – ungeachtet der 
Tatsache, dass er selbst Glycerium in den prekären Zustand der 
außerehelichen Schwangerschaft gebracht hat, inszeniert sich 
Pamphilus hier als männliche Schutzinstanz. In der Äußerung 
liegt ein Vorwurf an weibliche Verführbarkeit, der sich im 
Einklang mit zeitgenössischen Weiblichkeitsparadigmen und der 
großen Bedeutung weiblicher, insbesondere ehelicher Keuschheut 
befindet und auch in anderen, an ein breites Publikum gerichteten 
Antikenübersetzungen rege reproduziert wird.33 

Wenig später im selben Akt greifen sowohl Episcopius als 
auch Boltz in eine Äußerung der titelgebenden Andrierin ein, die 
von Pamphilus referiert wird. Diese habe den Jüngling gewarnt, 
dass die Schönheit und Jugend der Glycerium sie nicht davor 
bewahren werde, ihre Sittsamkeit und ihren Besitz zu verlieren.34 
Beide Übersetzer wenden sich von der Gefahr, materiellen 
Besitz (res) zu verlieren, ab und übersetzen moralisch: Boltz 
stellt fest, die Tugenden der Glycerium seien nicht geeignet, „zuͦ 
erhalten jr reinigkeit vnd zuͦ beschirmen jr wesen“ (f. ix), und 
Episcopius übersetzt erneut an gesellschaftlichen Maßstäben 
orientiert: „Wie solch beyd ding jr nutzen nicht / Zur zucht 
vnd ehr/ ich dich bericht“ (f. 14).35 Die Gefahr für die Geliebte 
besteht für die frühneuzeitlichen Übersetzer nicht in materiellem 
Verlust, sondern in der Gefährdung ihrer Keuschheit ohne 
männlichen bzw. ehelichen Schutz. Die protestantische Ehe- und 
Weiblichkeitslehre scheint an dieser Stelle deutlich durch.

Die kurzen Passagen geben einen Eindruck davon, wie die 

33  Vgl. u.a. Eder 2018, 324-335; Hagedorn 2023; 2025.
34  „Mi Pamphile, huiu’ formam atque aetatem vides, / nec clam te est quam 

illi nunc utraeque inutilies / et ad pudicitiam et ad rem tutandam sient“ (V. 
286-288). („Mein Pamphilus, du siehst, wie schön und jung sie ist, / Und weißt 
auch wohl, wie wenig ihr nun beides nützt, / Um ihrer Sittsamkeit und Habe 
Schutz zu sein“, Übers. Rau). 

35  Reich gibt zwar pudicitia und res als Keuschheit und Güter wieder, die 
Passage ist bei ihm jedoch durch einen Übertragungsfehler im Lateinischen 
(utiles statt inutiles) inkohärent (S. 201).



259komik für die schule

frühneuzeitlichen Schulübersetzer ihre Texte akkulturieren. Es 
ist nicht verwunderlich, dass Episcopius, der in Verse übersetzt 
und überdies moraldidaktische Eingriffe bereits in seiner 
Vorrede angekündigt hat, die stärksten und konsequentesten 
Änderungen vornimmt. Doch auch Boltz, der in seinem 
Programm eine sprachlich orientierte und pragmatische 
Übersetzungspraxis angekündigt hat, passt den Text an eigene 
Vorstellungen bzw. die Vorstellungen seines Zielpublikums 
an. Die größere Ausgangstextorientierung bei Reich ist seinem 
Übersetzungsverfahren geschuldet, das, oft zulasten inhaltlicher 
Schlüssigkeit, den Text in grammatische Minimaleinheiten 
zerlegt. Doch auch Reichs Übersetzung ist keinesfalls frei von 
Akkulturierungen. In allen drei Übersetzungsproben zeigen sich 
also trotz des schulspezifischen sprachdidaktischen Anspruchs 
(Reich, Boltz, Episcopius) und der Selbsteinordnung als 
streng ausgangstextorientiert (Boltz) ähnliche akkulturierende 
Praktiken, die mit Übersetzungsstrategien zeitgenössischer 
Antikenübersetzer vergleichbar sind, die ein breiteres Publikum 
avisieren und die eigenen Eingriffe in den Text in ihren Vorreden 
stärker offenlegen.

4. Fazit

Während die frühen Komödienübersetzungen – etwa Albrecht 
von Eybs oder Hans Neitharts Texte – noch keinen schulischen 
Kontext erkennen lassen, werden im Verlauf des 16. Jahrhunderts 
eine ganze Reihe von Übersetzungen angefertigt, die das Umfeld 
der Schule adressieren. Die Drucke sind in ihrer materiellen 
Ausgestaltung meist schlicht, allein Episcopius’ und in späterer 
Auflage Boltz’ Terenz-Sammelausgaben enthalten, in deutlicher 
Anlehnung an die Holzschnitte der Straßburger Terenz-Ausgabe, 
eng mit der Handlung verwobene Einleitungsholzschnitte. Gerade 
im Kontrast zu den bildreichen Terenz-Ausgaben des ausgehenden 
15. Jahrhunderts, etwa aus Johannes Grüningers Straßburger 
Offizin oder Hans Neitharts Ulmer Druck, ist diese Schlichtheit 
augenfällig. Die zeitliche Abfolge der deutschsprachigen 



260 jennifer hagedorn

Komödienübersetzungen erweckt zunächst den Eindruck, 
dass nach einer Phase der Vermittlung an ein allgemeines 
Publikum in den aufwändigen Inkunabeln die darauffolgenden 
Übersetzer sich auf die Verortung im Schulunterricht und auf der 
Schulbühne zurückbesinnen.36 Es ist jedoch ebenso denkbar, dass 
die schulspezifischen Übersetzungen im Zuge der Etablierung 
und Verbreitung gedruckter Antikenübersetzungen überhaupt 
erst die Möglichkeit haben, in der Druck zu gelangen. Die 
repräsentativen Inkunabeldrucke waren für ein finanzkräftiges 
Publikum bestimmt,37 wohingegen die Schulübersetzungen 
auch in finanzieller Hinsicht für ein weniger elitäres Publikum 
verfügbar gewesen sein dürften, was sich auch in den teils hohen 
Auflagen widerspiegelt. Nicht zuletzt kann die wachsende Zahl 
der deutschsprachigen Übersetzungen auch ein Indiz für eine 
wachsende Bedeutung der Volkssprache im Schulunterricht sein.

Das spezifische Zielpublikum und der Zweck der Übersetzungen 
prägt wesentlich die Übersetzungspraxis. Dabei sind jedoch 
Behauptungen von wortgetreuem ausgangstextorientiertem 
Übersetzen weder umgesetzt noch je gänzlich umsetzbar; alle 
untersuchten Übersetzungen akkulturieren ihre Texte, wenn 
auch jene, die den moraldidaktischen Wert hervorheben, deutlich 
stärkere Eingriffe vornehmen als jene, die Verständnishilfen 
bieten wollen. Die Unterschiede sind jedoch nicht diametral, 
sondern graduell: Der kulturelle Transfer, den jede Übersetzung 
leistet, zeigt sich abhängig vom aus den Vorreden ersichtlichen 
Übersetzungsprogramm. Dabei nehmen die Übersetzer, die ein 
breites, nicht auf den Lateinunterricht begrenztes Publikum 
avisieren, die größeren kulturellen Anpassungen vor, um dem 
moralischen Nutzen, mit dem sie ihre Arbeit bewerben und 

36  Vgl. Laufer 2017, 105. Vgl. zur Materialität der Straßburger Terenz-
Ausgabe Zimmermann-Homeyer 2018, 95-143 sowie Dietl 2005, 137-147.

37  Das Marburger Repertorium zur Übersetzungsliteratur im deutschen 
Frühhumanismus (MRFH) verzeichnet als private Besitzer des Grüninger-
Drucks u.a. den wohlhabenden Meißener Stadtschreiber und kurfürstlichen 
Verwalter Valentin Schein oder den kurfürstlichen Hofprediger Johannes 
Agricola. Vgl. <mrfh.de/21450> (Zugriff 28.09.2025). 



261komik für die schule

rechtfertigen, gerecht zu werden. Wo der Nutzen sprachdidaktisch 
gerechtfertigt werden kann, sind Akkulturierungen weniger 
augenscheinlich und mutmaßlich weniger gezielt, jedoch nie 
vollkommen abwesend.38 Trotz ihres eng definierten Skopos 
überschreiten die gedruckten Übersetzungen schließlich den 
Schulkontext, sobald sie im Druck und auf dem öffentlichen 
Markt sind. Die Übersetzungspraxis trägt dem Rechnung. Es ist 
jedoch ebenso ersichtlich, dass die Palliata-Übersetzungen des 16. 
Jahrhunderts trotz des schulspezifischen Skopos nicht hermetisch 
abgeriegelt sind, sondern in einem Traditionszusammenhang 
mit anderen Antikenübersetzungen stehen und diese wiederum 
ihrerseits mit prägen.

Literaturverzeichnis

Primärtexte

Bitner, Jonas. 1570. Menaechmi. Ein schoͤne lustige vnd schimpffige 
Comoedi / des alten vnd hochverstaͤndigen Poeten vnd Roͤmischen 
Comoedischreibers Marci Accij Plauti […]. Straßburg: Thiebold 
Berger. (=VD16 ZV 26090)

Boltz, Valentin. 1540. Publij Terentij Aphri sechs verteutschte 
Comedien/ auß eygen angeborner Lateinischen spraach/ auffs 
trewlichst transferiert […]. Tübingen: Ulrich Morhart. (=VD16 T 
500)

Episcopius, Johannes. 1568. Sechs Comoedien/ Publii Terentii Aphri/ 
des Hoverstendigen/ wolberedten vnd lieblichen Poeten […]. 
Frankfurt a. M.: Christian Egenolff d.Ä. Erben. (=VD16 T 505)

Greff, Joachim. 1535. Ein schöne Lüstige Comedia des Poeten Plauti/ 
Aulularia genant […]. Magdeburg: [Melchior Lotter]. (=VD16 P 
3428)

38  Vgl. hierzu grundlegend die Ergebnisse der kulturwissenschaftlichen 
Übersetzungsforschung, insbesondere Venuti 2013 u.a.. Dass eine Übersetzung 
die sozialen und kulturellen Voraussetzungen und Überzeugungen 
ihres Entstehungskontextes spiegelt, haben für die frühneuzeitlichen 
Antikenübersetzungen Toepfer 2022 und Hagedorn 2025 (u.a.) gezeigt.



262 jennifer hagedorn

Keller, Adelbert von Hrsg. 1861. Translationen von Niklas von Wyle. 
Stuttgart: Litterar. Verein.

Melanchthon, Philipp. [1528] 1860. „Kursächsische Schulordnung.“ In: 
Vorbaum, Reinhold (Hrsg.). Evangelische Schulordnungen. Bd. 1: 
Die evangelischen Schulordnungen des sechzehnten Jahrhunderts. 
Gütersloh: Bertelsmann, 1-8.

Reich, Stephan. 1586. P. Terentii Comoedia Andria, in usum studiosae 
iuventutis Germanice reddita. [Wittenberg]: [Gronenberg]. (=VD16 
T 534)

Ringmann, Matthias. 1507. Julius der erst Römisch Keyser von seinen 
kriegen […]. Straßburg: Johann Grüninger. (=VD16 C 54)

Schaidenreisser, Simon. 1537/38. Odyssea, Das seind die aller 
zierlichsten vnd lustigsten vier vnd zwantzig buͤcher des eltisten 
kunstreichesten Vatters aller Poeten Homeri […]. Augsburg: 
Alexander Weißenhorn I. (=VD16 H 4708)

Spreng, Johannes. 1564. P. Ouidii Nasonis […] Metamorphoses oder 
Verwandlung/mit schoͤnen Figuren gezieret […]/ vnd in Teutsche 
Reymen gebracht […]. Frankfurt a. M.: Sigmund Feyerabend. 
(=VD16 S 8377)

Terenz und Peter Rau (Hrsg. / Übers.). 2012. Terenz. Komödien. 
Bd. 2. Lateinisch und deutsch. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft.

Wickram, Jörg. 1545. P. Ovidij Nasonis deß aller sinnreichsten Poeten 
Metamorphosis / Das ist von der wunderbarlichen Verenderung 
der Gestalten der Menschen / Thier / vnd anderer Creaturen […]. 
Mainz: Ivo Schöffer. (=VD16 O 1663)

Forschungsliteratur

Arkenau, Elias Ken. 2023. Frühneuhochdeutsche Terenz-Übersetzungen 
von Johannes Bischoff bis Johannes Rhenius. Untersuchungen 
und Editionen. Unveröffentlichte Dissertation, Ruprecht-Karls-
Universität Heidelberg.

Baier, Thomas, Tobias Dänzer (Hrsgg.). 2020. Plautus in der Frühen 
Neuzeit. Tübingen: Narr Francke Attempto.

Bastert, Bernd. 2015. „Wissenschaft und Fastnachtspiel. Die Komödien 
des Terenz zwischen Mittelalter und Früher Neuzeit“. In: Elke 
Huwiler et al. Wat nyeus verfraeyt dat herte ende verlicht den sin. 



263komik für die schule

Studien zum Schauspiel des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. 
Leiden/Boston: Brill, 172-195.

Dietl, Cora. 2005. Die Dramen Jacob Lochers und die frühe 
Humanistenbühne im süddeutschen Raum. Berlin/New York: de 
Gruyter, 137-147.

Eder, Franz X. 2018. Eros, Wollust, Sünde. Sexualität in Europa von 
der Antike bis in die Frühe Neuzeit. Frankfurt/New York: Campus 
Verlag.

Fantino, Enrica. 2026. „doch mit vermidung der schamperkait: Grenzen 
des Sagbaren in den frühneuzeitlichen Lukian-Übersetzungen“. 
In: Regina Toepfer, Annkathrin Koppers (Hrsgg.). Gender und 
Diversität in den Übersetzungskulturen der Frühen Neuzeit. Berlin/
Heidelberg: J.B. Metzler. [im Druck]

Feddern, Stefan. 2020. „Die Diskussion über Wesen und Wert der 
(Plautinischen) Komödie in lateinischen poetologischen Schriften 
zwischen 1350 und 1500“. In: Thomas Baier, Tobias Dänzer 
(Hrsgg.). Plautus in der Frühen Neuzeit. Tübingen: Narr Francke 
Attempto, 165-190.

Hagedorn, Jennifer. 2026. „buͦlerey und boͤse Weyber. Normativierendes 
Übersetzen in der frühneuzeitlichen Palliata-Rezeption am Beispiel 
der Eunuchus-Übersetzung des Johannes Episcopius.“ In: Regina 
Toepfer, Annkathrin Koppers (Hrsgg.). Gender und Diversität in 
den Übersetzungskulturen der Frühen Neuzeit. Berlin/Heidelberg: 
J.B. Metzler [im Druck].

Hagedorn, Jennifer. 2025. „Die Vergehen der 12 Mägde. Verfahren der 
Intersektionalisierung von Dienerschaft und Sklaverei in den Homer-
Übersetzungen von Simon Schaidenreisser (1537) und Johannes 
Spreng (1610)“. In: Jennifer Hagedorn, Regina Toepfer (Hrsgg.). 
Translation und Marginalisierung. Intersektionale Perspektiven auf 
Übersetzungskulturen der Frühen Neuzeit. Berlin und Heidelberg: 
J.B. Metzler, 125-150. DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-662-
69469-5_7

Hagedorn, Jennifer. 2023. Übersetzte Identitäten. Eine intersektionale 
Translationsanalyse der volkssprachigen Homer-Übersetzungen 
des 16. Jahrhunderts. Univeröffentliche Dissertation: Julius-
Maximilians-Universität Würzburg.

Kern, Manfred. 2017. „Metáphrasis und Metaphorá. Über 
emblematische Verfahren in den deutschen Übersetzungen antiker 



264 jennifer hagedorn

Großepik (Minervius’ Odyssea und Wickrams Metamorphosen)“. In: 
Regina Toepfer et al. (Hrsgg.). Humanistische Antikenübersetzung 
und Frühneuzeitliche Poetik in Deutschland (1450–1620). Berlin/
Boston: de Gruyter, 287-311. 

Kipf, Johannes Klaus. 2017. „zugfallen dem gemeinen man, Der sonst 
doch nicht viel mores kann. Zu den ersten deutschen Übersetzungen 
von Plautus’ Aulularia im 16. Jahrhundert“. In: Regina Toepfer et al. 
(Hrsgg.). Humanistische Antikenübersetzung und frühneuzeitliche 
Poetik in Deutschland (1450–1620). Berlin/Boston: de Gruyter, 
527-555.

Kipf, Johannes Klaus. 2013. „Episcopius, Johannes“. Verfasser-
Datenbank. Berlin, Boston: de Gruyter. https://www.degruyter.com/
database/VDBO/entry/vdbo.vl16.0110/html.

Laufer, Esther. 2017. „Du vindest auch an ainem yeden blat text 
vnd glosz. Text und Paratext in Terenz-Ausgaben des 15. und 
16. Jahrhunderts“. In: Philip Ajouri et al. (Hrsg.). Rahmungen. 
Präsentationsformen und Kanoneffekte. Berlin: Erich Schmidt, 77-
106.

Limbeck, Sven. 1999. „Plautus in der Knabenschule. Zur Eliminierung 
homosexueller Inhalte in deutschen Plautusübersetzungen der 
frühen Neuzeit“. In: Dirck Linck et al. (Hrsgg.). Erinnern und 
Wiederentdecken. Tabuisierung und Enttabuisierung der männlichen 
und weiblichen Homosexualität in Wissenschaft und Kritik. Berlin: 
Verlag rosa Winkel, 12-67.

Limbeck, Sven. 2012. „Bitner, Jonas“. Verfasser-Datenbank. Berlin, 
Boston: de Gruyter. https://www.degruyter.com/database/VDBO/
entry/vdbo.vl16.0043/html.

Meyer, Sylvia. 2014. „Greff, Joachim“. Verfasser-Datenbank. Berlin, 
Boston: de Gruyter. https://www.degruyter.com/database/VDBO/
entry/vdbo.vl16.0171/html.

Reiß, Katharina, Hans J. Vermeer. 1984. Grundlagen einer allgemeinen 
Translationstheorie. Tübingen: Niemeyer.

Stone Peters, Julie. 2000. Theatre of the Book. 1480-1880. Print, Text, 
and Performance in Europe. Oxford: Oxford University Press.

Toepfer, Regina. 2024. „Of Heroines and Housewives: How Johannes 
Spreng’s German Translation of the Metamorphoses (1564) 
Conveys Gender-Specific Norms“. In: Antje Flüchter et al. (Hrsgg.). 
Übersetzungspolitiken in der Frühen Neuzeit / Translation Policy 



265komik für die schule

and the Politics of Translation in the Early Modern Period. Berlin/
Heidelberg: J.B. Metzler, 105-123. https:// doi.org/10.1007/978-3-
662-67339-3_6.

Toepfer, Regina. 2022. Translationsanthropologie. Philologische 
Übersetzungsforschung als Kulturwissenschaft. Mit einer 
exemplarischen Analyse der ersten deutschen ‘Odyssee’ von Simon 
Schaidenreisser (1537/38). Hannover: Wehrhahn.

Toepfer, Regina. 2015. „Vom Liebesverbot zum Leseverbot. Die 
deutsche Rezeption von Pyramus und Thisbe in Mittelalter und 
Früher Neuzeit“. In: Peter Hvilshøj Andersen-Vinilandicus, Barbara 
Lafond-Kettlitz (Hrsgg.). Die Bedeutung der Rezeptionsliteratur für 
Bildung und Kultur der Frühen Neuzeit (1400–1750) III. Berlin u.a.: 
Peter Lang, 211-234.

Venuti, Lawrence. 2013. „The Poet’s Version. Or, an Ethics of 
Tranlation“. In: Ders. (Hrsg.). Translation Changes Everything. 
Theory and Practice. New York: Routledge, 173-192.

Vermeer, Hans J. 1986. „Übersetzen als kultureller Transfer“. In: 
Hary Snell-Hornby (Hrsg.). Übersetzungswissenschaft – eine 
Neuorientierung. Zur Integrierung von Theorie und Praxis. 
Tübingen: Francke, 30-53.

Zimmermann-Homeyer, Catarina. 2018. Illustrierte Frühdrucke 
lateinischer Klassiker um 1500. Innovative Illustrationskonzepte 
aus der Straßburger Offizin Johannes Grüningers und ihre Wirkung. 
Wiesbaden: Harrassowitz.




	_Hlk188285583
	_Hlk188260728

