LAURA POGGESI

“AND PERFORE SEYTHE SENECA™:
RICEZIONE DELLE EPISTULAE MORALES AD
LUCILIUM NEI SERMONI IN MEDIO INGLESE

A practice shared by late medieval Christian preachers in their sermons was
to resort to some auctoritates in order to support their arguments and provide
tropological readings of the Bible. Such auctoritates were not confined to
Scriptures or patristic literature but include texts from classical antiquity.
Among the classical authors, Seneca was widely appreciated for his positions
on ethical issues, which are exemplified in his Epistulae Morales ad Lucilium,
and which often align with Christian beliefs. The present paper aims to
investigate how Seneca’s thought was received by late medieval English
preachers and adapted to the principles of Christian doctrine through the
analysis of a selection of Middle English sermons preserved in two fifteenth-
century manuscripts: London, British Library, Royal 18.B.xxiii and Oxford,
Bodleian Library, ¢ Musaeo 180. The authors of these collections reserve a
space for Seneca’s voice in their sermons, either by quoting passages from
the EM or by recounting the exempla reported by the philosopher himself in
his letters to Lucilius. The analysis focuses on the modalities of reception of
the principles of the Stoic philosophy by Christian preachers as well as on the
stylistic strategies used to introduce passages from Seneca’s work.

1. Introduzione

Uno dei temi centrali del Concilio Lateranense IV (1215)
riguardava la promozione di un programma di rinnovamento
spirituale fondato sull’intensificazione dell’attivita pastorale
per la formazione dei laici, il cui risultato ¢ visibile nell’elevato
numero di pastoralia, artes praedicandi e sermoni prodotti dal
XIII secolo. Redatti a partire da diverse fonti che includono

Filologia Germanica — Germanic Philology 17 (2025), 69-89.
DOI: 10.14672/fg.2860



70 LAURA POGGESI

artes praedicandi,' florilegi, raccolte di exempla ¢ distinctiones,’
1 sermoni sono il principale strumento di educazione religiosa
indirizzata a laici e a religiosi di cui abbiamo testimonianza
scritta, e costituiscono per il lettore contemporaneo una finestra
attraverso cui osservare la societa dell’epoca.

Un elemento caratterizzante dei sermoni ¢ il ricorso ad alcune
auctoritates per avvalorare il messaggio che il predicatore
intendeva trasmettere. Queste non si circoscrivono alle Sacre
Scritture o alla letteratura patristica, ma includono anche
autori pagani del mondo antico, tra i quali spicca Seneca.’ Le
sue opinioni in materia di etica e di morale erano infatti molto
apprezzate gia dai primi scrittori cristiani, sebbene non manchino
le eccezioni, tra cui citiamo, a titolo esemplificativo, Agostino.*
Questo aspetto, congiuntamente allo stile conciso, emozionale,
ma allo stesso tempo sapientemente costruito dal punto di vista
retorico’ e all’intento pedagogico delle sue opere — in particolare
le Epistulae Morales ad Lucilium e le opere filosofiche in prosa —

! Rispetto ai pastoralia, che coprono vari aspetti dell’attivita pastorale dei
religiosi, le artes praedicandi sono dei veri e propri manuali di retorica utili
alla redazione dei sermoni, cfr. Serventi 2011.

2 Sulle distinctiones si rimanda a Spencer 2004, 163.

* L’impiego di opere dell’antichita all’interno dei sermoni — sia nella forma
di citazioni letterali sia in quella di ripresa dei miti — ¢ stato definito da Wenzel
1995, 130 come parte dell’arsenale retorico dei predicatori tardomedievali.
Oltre a Seneca e a Cicerone, sentenze e aforismi dei quali trovano ampio
spazio nei sermoni del tardo medioevo europeo, una delle figure predilette
dagli oratori ¢ quella di Ovidio, le cui Metamorfosi costituiscono una fonte
preziosa per la ripresa e la rielaborazione di miti classici utilizzati nelle omelie
come strumento per offrire messaggi moralizzanti. In aggiunta al gia citato
studio di Wenzel, si rimanda anche a Delcorno 2020.

4 Agostino nel De Civitate Dei (VI, 10) critica soprattutto I’ambiguita di
Seneca, e afferma: “sed iste, quem philosophi quasi liberum fecerunt, tamen,
quia inlustris populi romani senator erat, colebat quod reprehendebat, agebat
quod arguebat, quod culpabat adorabat [...] eo damnabilius, quo illa, quae
mendaciter agebat, sic ageret, ut eum populus ueraciter agere existimaret;
scaenicus autem ludendo potius delectaret, quam fallendo deciperet”.

5 Sullo stile di Seneca, e in particolare delle Epistulae Morales ad Lucilium,
che interessano piu da vicino questo studio, si veda Coleman 1974.



“AND PERFORE SEYTHE SENECA” 71

in linea con la funzione dei sermoni, fecero di lui uno degli autori
antichi piu citati dagli oratori del tardo medioevo, che spesso
si appropriavano del suo pensiero adattandolo ai principi della
dottrina cristiana. Questo saggio si concentra sulla produzione
omiletica inglese, indagando alcune delle modalita di ricezione
di un’opera emblematica del filosofo latino in una selezione di
sermoni medio-inglesi del XV secolo.

2. Seneca, lo stoicismo e il cristianesimo

Lucio Anneo Seneca (circa 4 a.C.-65 d.C.) ¢ una delle figure piu
complesse e atratti contradditorie dellatarda antichita. Personaggio
di spicco della societa romana, fu a lungo attivamente coinvolto
nella vita politica dell’impero, ricavando dalla sua posizione non
pochi benefici. La sua condotta si scontro spesso con il rigorismo
morale dello stoicismo — corrente filosofica di cui ¢ considerato
uno dei massimi esponenti del suo tempo — che promuoveva
una vita lontana dalle passioni e dal lusso della vita mondana, di
cui, perd, Seneca rifiutava gli aspetti piu estremi abbracciando
frequentemente posizioni epicuree; ragion per cui viene definito
un filosofo eclettico.

La filosofia per Seneca ¢ uno strumento per raggiungere la
virtus, ¢ il filosofo ha il compito di essere medico dell’anima e
di curare gli uomini dai vizi e dalle passioni.” Nelle sue opere
Seneca si fa, dunque, promotore di virtu e aspro critico dei vizi,
tanto che persino Quintiliano, non certo noto per essere un suo
fervente ammiratore, gli riconosce questo merito, ¢ nella sua
Institutio oratoria dice di lui: “in philosophia parum diligens,
egregius tamen vitiorum insectator fuit”.®

La ricerca del bene vivere, la condanna della dissolutezza,

¢ Solinas 2017, Xix-xX.

7 Gli studi sul pensiero filosofico di Seneca sono molteplici e sarebbe
impossibile tracciare un profilo completo qui. Per una trattazione sintetica ma
esaustiva si rimanda a La Penna 2004, 20-26 e a Solinas 2017, xviii. Sulla
visione di Seneca come “medico dell’anima” si veda Setaioli 2013.

8 Institutio oratoria X, 1.129.



72 LAURA POGGESI

dell’ambizione ¢ dell’avarizia, nonché 1’idea di una divinita che ¢
ragione creatrice e, usando le parole dello stesso Seneca, parens
noster’ sono evidenti punti di contatto tra I’etica senecana ¢ la
dottrina cristiana; e proprio in virtu di queste affinita fin dai primi
secoli d.C. alcuni apologeti cristiani e Padri della Chiesa hanno
visto nel filosofo romano un autore, per cosi dire, accettabile,
e una valida fonte a cui attingere per illustrare i precetti morali
del cristianesimo che avevano un’eco anche nello stoicismo.'” A
testimoniare il legame tra il pensiero senecano e il cristianesimo vi
¢ la corrispondenza epistolare che il filosofo avrebbe intrattenuto
con Paolo di Tarso. Sebbene in seguito questa raccolta di lettere
si sia rivelata apocrifa,' essa contribui probabilmente in modo
determinante a diffondere, nel tardo medioevo, la leggenda che
Seneca fosse cristiano. Il primo a menzionare il carteggio ¢ San
Girolamo, che riserva a Seneca un posto tra i suoi viri illustres, e
scrive:

Lucius Anneus Seneca Cordubensis, Sotionis stoici discipulus
et patruus Lucani poetae, continentissimae uitae fuit; quem
non ponerem in catalogo sanctorum, nisi me illae epistulae
prouocarent, quae leguntur a plurimis: Pauli ad Senecam et
Senecae ad Paulum. In quibus, cum esset Neronis magister et
illius temporis potentissimus, optare se dicit eius esse loci apud
suos, euius sit Paulus apud Christianos. Hic ante biennium quam
Petrus et Paulus martyrio coronarentur, a Nerone interfectus est.!?

E opportuno precisare che Girolamo, includendo Seneca in
catalogo sanctorum, non allude al suo presunto cristianesimo,
ma vuole sottolineare la validita delle sue posizioni in materia

® Cfr. EM XIX, 10.10. Sulla concezione di Dio in Seneca si rimanda a
Solinas 2017, xxi.

10" Cfr. Nothdurft 1963, 40; Reynolds 1965, 83; Mayer 2015, 280.

" Gli studiosi sono ormai generalmente concordi nell’affermare che il
carteggio risale al IV sec. Il primo ad avanzare dei dubbi circa la sua autenticita
fu Erasmo da Rotterdam, che noto delle discrepanze tra lo stile di scrittura di
Seneca nelle opere certamente ascrivibili a lui e quello delle lettere a Paolo.

12 De viris illustribus XI1.



“AND PERFORE SEYTHE SENECA” 73

etica.”” Alcuni fondamenti dello stoicismo vennero, dunque,
interiorizzati dai primi autori cristiani al punto che per gli oratori
tardomedievali non era sempre possibile distinguerli dall’essenza
della dottrina;'* parallelamente, I’ opinione positiva nei confronti di
Seneca da parte di alcuni Padri della Chiesa legittimo i predicatori
dei secoli XIV e XV a servirsi dei suoi testi per rafforzare il loro
messaggio.'’

2.1. Le Epistulac Morales ad Lucilium: un modello per i predicatori
medievali

Le Epistulae Morales ad Lucilium (EM) sono forse 1’opera piu
rappresentativa del pensiero filosofico di Seneca. Si tratta di una
raccolta di 124 lettere indirizzate a Lucilio — scrittore, storico e
governatore della Sicilia —!® composte negli ultimi anni di vita
del filosofo, probabilmente tra il 62 e il 64, quando ormai si era
ritirato a vita privata.'’

Poco si sa delle vicissitudini testuali delle £M in epoca tardo-
antica, giacché 1 manoscritti piu antichi che le preservano giunti
sino a noi risalgono al IX secolo.'® Il momento di svolta nella

13 In questo contesto sanctus non indica il santo cristiano, ma si riferisce
all’integrita morale di Seneca, avvalorata dalla corrispondenza con San Paolo,
cfr. Faider 1921, 91-92. E bene ricordare che la diffusione della leggenda della
conversione di Seneca inizia a circolare nel XIV secolo. A tal proposito si
rimanda a Momigliano 1950, 335 e Reynolds 1965, 81-82.

4 Mayer 2015, 280.

15 Nothdurft 1963, 40.

16 Fedeli 2004, 203.

7 EM 1, 8.2. “Secessi non tantum ab hominibus sed a rebus, et in primis a
meis rebus; posterum negotium ago.”.

18 La tradizione manoscritta delle EM si articola in due gruppi: il
primo comprende le lettere 1-88, mentre il secondo le lettere 89-124. Nella
ricostruzione della trasmissione dei codici in epoca carolingia, Reynolds 1965,
90-103 nota come la diffusione del primo gruppo — rappresentato dai codici
Paris, Bibliothéque Nationale de France, lat. 8540; Paris, Bibl. Nat. de France,
8658 A; Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, 76.40; Venezia, Biblioteca
Nazionale Marciana, 270; e Citta del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana,
Ottobonianus Latinus 1031 — interessa esclusivamente la regione settentrionale



74 LAURA POGGESI

diffusione del testo avviene tra la fine dell’XI e I’inizio del XII
secolo, quando la sua circolazione si estende fino all’Inghilterra
attraverso codici importati dalla Francia in seguito alla Conquista
Normanna.” Il successo delle EM continud cosi per tutto il
medioevo grazie alla vivace attivita culturale dei monasteri e al
fiorire delle universita, ¢ sul finire del XIV secolo iniziarono a
essere prodotti i primi volgarizzamenti.”® L’influenza dell’opera di
Seneca sugli autori cristiani del XII secolo crebbe a tal punto che
divenne una pratica sempre pit comune estrapolare delle sentenze
dalle epistole e raccoglierle, talvolta insieme a passi di altri testi,
in florilegi dal tono moraleggiante, che non a caso costituiscono
una delle fonti dei predicatori cristiani per i loro sermoni. Tra
questi ¢ particolarmente rilevante in ambito inglese il cosiddetto
Florilegium Morale Oxoniense — preservato unicamente in
Oxford, Bodleian Library, 633! — in cui compaiono brani delle
EM, del De beneficiis e del De clementia di Seneca assieme a
estratti di alcuni testi di Cicerone e di altri autori greci e latini.*?
Un altro aspetto che ha contribuito ad accrescere I’ammirazione
dei predicatori medievali nei confronti delle EM ¢ doppiamente

della Francia; mentre quella del secondo gruppo, che ha nel manoscritto
Bamberg, Staatsbibliothek, Class. 46 (V. 14) il suo miglior testimone, la
Germania sud-occidentale.

1% London, British Library, Egerton 654 (XI-XII sec.) € con ogni probabilita
il piu antico codice contenente le EM di origine francese ad approdare in
Inghilterra nel XII secolo. Altri manoscritti inglesi di origine francese sono
Leiden, Universiteitsbibliotheek, Lipsius 49 (XII sec.) e Oxford, Brasenose
College, 13 (XII-XIII sec.). I primi codici delle EM prodotti in Inghilterra
includono invece London, British Library, Harley 2659 (XII sec.); Oxford,
Magdalen College, lat. 22 (XII sec.); e Oxford, St John’s College, 36 (XIII
sec.). Per una discussione piu approfondita si rimanda a Reynolds 1965, 104-
111.

20 Siveda Bolgar 1954. 11 primo volgarizzamento delle EM & una traduzione
in francese del XIV secolo, da cui deriva anche la versione catalana del secolo
seguente. Non mi risulta che esistano traduzioni inglesi di epoca medievale.

21 Si tratta di un manoscritto composito che comprende sette unita
codicologiche databili tra la fine del XII e la prima meta del XIII secolo. Il
Florilegium ¢ preservato ai ff. 49r-100r e risale alla prima meta del XIII secolo.

22 Lapidge 1988, 95.



“AND PERFORE SEYTHE SENECA” 75

legato al genere epistolare e allo scopo dell’opera. Seneca
trasmette i suoi insegnamenti virtuosi a Lucilio prendendo spunto
da episodi della vita quotidiana; allo stesso modo, gli autori
dei sermoni impartiscono i principi della dottrina basandosi sui
comportamenti umani, e trovano nel tono moraleggiante e nello
stile sentenzioso e persuasivo di Seneca — che ricorda molto
quello di un oratore sul pulpito — un modello esemplare.? Il ruolo
di maestro che Seneca assume nei confronti dell’amico Lucilio
¢ dunque analogo a quello di guida spirituale dei predicatori
medievali nei confronti delle loro comunita.

Entro la fine del medioevo Seneca diventa una vera e propria
auctoritas per questioni di etica cristiana, € il suo nome sinonimo
di integrita e rettitudine. Tuttavia, il peso di tale risonanza non
¢ privo di conseguenze, poiché con il passare del tempo, come
emerge anche da alcuni sermoni, la sua identita svanisce dietro le
massime filosofiche.**

3. Manoscritti selezionati

Come si ¢ detto, Seneca ¢ uno degli autori del mondo antico
che viene maggiormente citato nei sermoni inglesi del tardo
medioevo. In questo saggio prenderemo in considerazione i
sermoni di due significative collezioni ortodosse® tradite in
due codici quattrocenteschi: il manoscritto Royal 18.B.xxiii
conservato presso la British Library di Londra, e il manoscritto
e Musaeo 180 della bodleiana di Oxford, editi rispettivamente da
Woodburn O. Ross?* e da Stephen Morrison.?’

Il primo — che chiameremo R — ¢ un codice, in parte di carta
in parte di pergamena, databile attorno alla meta del XV secolo
che trasmette trentacinque sermoni in latino e cinquantacinque in

2 Smalley 1963.

24 Reynolds 1965, 115.

% Con ‘ortodosso’ ci si riferisce qui alla macrocategoria di sermoni inglesi
che si contrappone a quella di matrice lollarda.

26 Ross 1940.

27 Morrison 2012.



76 LAURA POGGESI

medio inglese.”® Cio che contraddistingue R da altri manoscritti di
questo tipo € I’assenza di uno schema coerente nella presentazione
del materiale: i sermoni non abbracciano 1’intero anno liturgico,
non viene sempre rispettato I’ordine delle festivita, e per alcune
occasioni vi ¢ piu di un sermone.”’ Pare dunque che questa
antologia sia stata redatta selezionando il materiale da diverse
raccolte verosimilmente pit ampie. A sostegno di questa tesi Ross
ha individuato, sulla base di indizi interni ai testi stessi, sei gruppi
di sermoni in medio inglese, ognuno dei quali riconducibile a un
autore diverso, seppure anonimo.*°

Il manoscritto Oxford, Bodleian Library, e Musaeo 180 (O) ¢
un codice cartaceo della seconda meta del XV secolo che trasmette
unicamente un ciclo di cinquantanove sermoni de fempore basati
sulle Sacre Scritture previste dal rito di Sarum che coprono la
durata di un intero anno liturgico e alcune festivita maggiori, e
sono in parte riconducibili al Festial di John Mirk.

4. Modalita di ricezione delle EM nei sermoni di R e O

I redattori dei sermoni selezionati per questo studio fanno ampio
uso tanto di testi religiosi quanto di opere dell’antichita per offrire
una lettura tropologica della Bibbia. Tra le fonti antiche le piu
ricorrenti sono Aristotele, Cicerone, Orazio e, naturalmente,
Seneca, del quale vengono citate sempre le EM. Le modalita in
cui le lettere senecane vengono integrate nei sermoni sono diverse
e includono citazioni letterali, rielaborazioni di alcuni passi e
ripresa di exempla. In due casi le citazioni attribuite a Seneca

28 11 codice ¢ descritto da Warner, Gilson 1921, 295-297.

2 Warner, Gilson 1921, 295 e Spencer 1993, 309.

30 Ross 1940, xix-xxvi. Lo studioso ha basato le sue congetture su tratti
stilistici distintivi, utilizzo di formule ricorrenti solo in un determinato gruppo
di sermoni, uso di citazioni colte e altri elementi che suggeriscono I’erudizione
dell’autore e dei suoi destinatari peculiari di alcuni testi, e collegamenti
tematici tra i sermoni di un medesimo gruppo. Vale la pena notare che, oltre
a queste sei serie di sermoni anonimi, vi sono anche tre sermoni certamente
ascrivibili a John Mirk e uno a Thomas Wimbledon.



“AND PERFORE SEYTHE SENECA” 77

sono in realta di altri autori: significativo ¢ un passo del sermone
di O per la seconda domenica dopo la Santissima Trinita in cui
una sentenza tratta dalla Formula honestae vitae di Martino di
Braga viene erroneamente ascritta al filosofo romano.*!

Approfondiremo ora i casi di citazioni letterali e quelli in cui
gli autori dei sermoni si sono avvalsi di exempla tratti dalle lettere
di Seneca.

4.1. Citazioni letterali

Citazioni letterali dipassidelle EM siriscontrano in due sermoni del
manoscritto O. Il tema del primo,* previsto per la terza domenica
dopo I’ottava di Epifania,®® ruota attorno a un passo del capitolo
12 della Lettera ai Romani in cui Paolo li esorta all’'umilta.**
Similmente, 1’oratore della nostra omelia sollecita 1 suoi uditori
a non mostrarsi migliori di quanto non siano in realta, e illustra
tre requisiti necessari a ogni uomo per accrescere la propria virtu,
ossia tenor fraternitatis, humor pietatis e calor caritatis. 1l filo
conduttore dell’intero sermone ¢ il raggiungimento della virtu e
del bene vivere, e il richiamo di Seneca ¢ troppo forte per non
essere ascoltato dal compilatore, che non perde I’occasione di
appellarsi alle parole del filosofo, filtrandole attraverso la lente
del cristianesimo. Al valore universale della virtu, accosta, infatti,
quello della grazia, caratteristico della religione cristiana. Afferma
’autore del nostro sermone:

31 Nella Formula honestae vitae, Martino di Braga (520-580) attinge
profondamente a Seneca, in particolare al De officis. 1l filo che lega i due
autori nel medioevo ¢ fortissimo, tanto che le loro opere sono spesso preservate
insieme nei manoscritti, € non di rado confluiscono 1’una nell’altra.

32 Con “tema” si intende qui la citazione biblica, solitamente posta in
apertura del sermone, che fornisce 1’argomento principale discusso nel
sermone stesso.

33 11 sermone si trova in Morrison 2012, I, 58-65 ed ¢ il numero 11.

3 11 passo in questione ¢ tratto da Rm 12:16: “Nolite esse prudentes apud
vosmetipsos”.



78 LAURA POGGESI

Thre pingis in specyall be nedefull to every man and woman pat
purposithe to preve and to increce in vertu and grace of good
lyvyng. The firste is tenor fraternitatis, the secunde is humor
pietatis, and the therde is calor caritatis. These iij ben nedefull to
every man and woman to plante in per sowlys and he [or sche]
wyll increce in good lynyng: stabylnes, moystnes and hete.*

Commentando il principio del fenor fraternitatis, 1’autore del
sermone dichiara:

Firste I sey is stabylnes. For lyke as 3e see withe 3owre bodily
yeen, a plant pat is every day remevyd from place to place may
never preve. The same wyse spiritually: a man or a woman may
never growe to heuenwarde but if he or sche haue withein them
the vertu of stabylnes. For that man that every day is sett vpon a
new thyng, beyng inconstans in omnibus vijs suis, truly he may
never increce. Seyng Seneka: Non covalescit planta que sepe
transfertur.’

Il sermone ¢ ricchissimo di citazioni letterali, diciassette in tutto,
e quella di Seneca — tratta dalla lettera 2 delle EM —*7 ¢ ’unica
di un autore laico e pagano; altrove vengono citati la Lettera di

3 Morrison 2012, 1, 58. (Tre cose, in particolare, sono necessarie a ogni
uomo e donna che intendono sperimentare e crescere nella virtu e nella grazia
di vivere bene. La prima ¢ la continuita nella fratellanza, la seconda ¢ la linfa
della pietd, e la terza ¢ il calore della cariti. E necessario che ogni uomo e
donna radichino queste tre nella loro anima, cosi egli o ella migliorera nel
vivere bene: stabilita, umidita e calore). Le traduzioni dal medio inglese sono
dell’autrice di questo saggio.

36 Morrison 2012, I, 58-59. (La prima cosa, dico, € la costanza. Poiché cosi
come vedete con i vostri occhi, una pianta che ogni giorno viene spostata da
un posto all’altro non stara mai bene, lo stesso vale per lo spirito: un uomo o
una donna non potranno mai elevarsi al cielo se non possiedono la virtu della
costanza. Per cui quell’uomo che ogni giorno si adopera in cose nuove, essendo
‘incostante in ogni sua azione’, non potra mai migliorarsi. Dice Seneca: ‘Non
rinvigorisce la pianta che viene trapiantata spesso.’).

37 EM 1, 2.3. In questa lettera Seneca consiglia a Lucilio di non rincorrere
freneticamente tante cose e di cercare di trovare 1’equilibrio con poco.



“AND PERFORE SEYTHE SENECA” 79

Giacomo (r. 21), il Vangelo di Giovanni (rr. 31-33), la Lettera agli
Efesini (rr. 40-41), il Libro di Giobbe (r. 44), i Moralia in lob di
Gregorio Magno (rr. 55-58), gli Atti degli Apostoli (rr. 66-67),
la Lettera ai Romani (rr. 105-106, 145-146, 177-178), il Cantico
dei Cantici (rr. 172-173), e Agostino.”® L’autore del sermone
attinge quindi a diverse fonti bibliche dell’Antico e del Nuovo
Testamento cosi come alla tradizione patristica. Le citazioni sono
sempre in latino e sono sempre accompagnate da una traduzione
in medio inglese, fatta eccezione proprio per il passo di Seneca,
e per quelli della Lettera di Giacomo e del Cantico dei Cantici,
sprovviste di traduzione.** E bene notare che il passo della Lettera
di Giacomo, “inconstans in omnibus vijs suis”,** precede di
pochissimo I’aforisma senecano e, a differenza di quanto accade
con le altre citazioni, qui non viene esplicitata la fonte. Questa
lapidaria asserzione, inserita in modo maccheronico nel testo, si
integra perfettamente con il messaggio senecano:*' I’intera Lettera
si contraddistingue per il tono sentenzioso e il ritmo incalzante,
che ben si sposano con lo stile di Seneca. Sembrerebbe, dunque,
che in questo frangente all’autore del sermone, altrove scrupoloso
nel registrare le proprie fonti, non importi di chiarire 1’origine di
questa citazione: I’auctoritas di Seneca ¢ sufficiente per entrambe.

Possiamo infine notare come 1’eco dell’epistola senecana
risuoni in tutta questa sezione del sermone. Le immagini della
pianta che viene continuamente spostata “from place to place”
e dell’uomo che ogni giorno si dedica a cose nuove richiamano
le parole di Seneca, che parla dei rischi corsi da chi “Vitam in
peregrinatione exigentibus [...], ut multa hospitia habeant,
nullas amicitias; idem accidat necesse est iis qui nullius se

3 Le citazioni agostiniane sono tratte dal De civitate Dei (rr. 48-49), dalle
Enarrationes in psalmos (1r. 114-117) e dal In Evangelium lohannis (r. 180).

3 Nel caso dell’opera di Gregorio Magno ci troviamo di fronte non a una
citazione, bensi a una parafrasi in medio inglese.

4 Ge 1:8.

41 E bene tenere presente che I’inserimento di passaggi testuali e citazioni
in latino all’interno di un testo in medio inglese ¢ una strategia retorica molto
usata nei sermoni. A questo proposito si veda Wenzel 1994,



80 LAURA POGGESI

ingenio familiariter applicant sed omnia cursim et properantes
transmittunt”.** Si pud dunque avanzare 1’ipotesi che 1’autore del
sermone nel redigere il testo avesse in mente 1’intera lettera di
Seneca e che non abbia estrapolato la frase da qualche florilegio.
Questo aspetto, congiuntamente al fatto che la citazione ¢ in
latino e non viene tradotta, fa pensare che ci troviamo di fronte
a un riferimento piuttosto colto, indirizzato probabilmente ai
predicatori che si servivano dei sermoni di questa collezione come
modello per le loro omelie e che potevano trovare nel passo di
Seneca uno spunto di riflessione non necessariamente da riferire
alla comunita dei fedeli che ascoltavano I’orazione.

I1 secondo sermone di O in cui troviamo una citazione letterale
delle EM doveva essere predicato in occasione della dodicesima
domenica dopo la solennita della Santissima Trinita, e si basa sul
passo del Vangelo di Marco in cui Gesu guarisce un sordomuto
nella citta di Sidone.” Costui rappresenta i peccatori, restii ad
ascoltare e a farsi portavoce della parola di Dio. La metafora
della malattia fisica come peccato, e quindi malattia dell’anima,
pervade I’intero sermone. Questo fopos della letteratura cristiana
¢ gia ampiamente diffuso nei testi dell’antichita pagana, in
particolare in quei generi dal tono moraleggiante e dall’intento
educativo, di cui, come si ¢ detto, Seneca ¢ un esponente.*

Prendendo le mosse dal passo evangelico, il sermone descrive
i rischi che corrono i peccatori, il primo dei quali ¢ la mancata
percezione di come la malattia del peccato infetta e si diffonde
nell’anima degli uomini. Recita il sermone:

The firste thyng is when a synner felythe not in his conscience
pe sekenes of synne grevosly reynyng in his sowle. Grauissime
peccas quando ignoras; ‘Then pu, synner, synnest gretly when
pu art so ignorant’ and felist not pine owne synne prickyng in thi
consciens. As seynt Barnard seythe, how bat sore is farr frome
helthe pat felythe no salue. And perfore seythe Seneca: Inicium

2 EMI1,2.2.
4 Mc 7:31-37. 11 sermone ¢ il numero 53 in Morrison 2012, II, 312-316.
4 Mazzini 1998, 168.



“AND PERFORE SEYTHE SENECA” 81

salutis cognicio est peccati; ‘The begynnyng of helthe is when a
synner wyll know and feele his owne synne.’®

La citazione senecana ¢ tratta dalla parte finale della lettera 28 in
cui il filosofo si congeda da Lucilio ricordandogli I’importanza
di essere inquisitore di sé stesso e di riconoscere i propri errori
per potersi correggere. Nel mondo antico con peccatum ci si
riferiva all’errore in senso lato, e quindi a una ‘trasgressione’,
un ‘crimine’; con il tempo e in ottica cristiana, questo termine ha
assunto il connotato piu specifico di ‘trasgressione nei confronti
di Dio’, e di conseguenza una colpa piu intima.*® Nella letteratura
pagana la malattia-peccato ¢ una violazione dei principi della
ragione, ¢ dunque un comportamento contro la natura,’” e cosi
per Seneca il peccatum piu grande ¢ abbandonarsi alle passioni.*
La finalita educativa delle EM offre ancora una volta uno spunto
di riflessione al compilatore dei sermoni di O, che si appropria
del pensiero senecano e lo adatta al contesto cristiano della sua
omelia.

Morrison riscontra lo stesso aforisma nelle opere di diversi
autori cristiani, tra cui Bernardo di Chiaravalle, lo pseudo-Bernardo
e Pier Damiani.* Tuttavia, esaminando i testi di questi autori
notiamo che nessuno di loro lo attribuisce a Seneca, assimilandolo
completamente al proprio pensiero; soltanto Pier Damiani nel suo
sermone afferma “Primus ejus gradus est cognitio peccati. Initum
salutis, ait quidam, notitia peccati”, riconoscendo a un generico

4 Morrison 2012, 11, 313. (Il primo rischio ¢ quando un peccatore non
sente in coscienza la malattia del peccato che scorre pesante nella sua anima.
‘Pecchi gravemente quando ignori’ e non senti il tuo stesso peccato mordere
la tua coscienza. Come dice San Bernardo, quanto ¢ lontano dalla salute quel
dolore che non percepisce una cura. E dunque dice Seneca: ‘I’inizio della
salute ¢ la consapevolezza dell’errore’).

4 Si confrontino le definizioni di Forcellini; Blaise; ¢ DMLBS s.v.
peccatum.

47 Mazzini 1998, 168.

4 Setaioli 2013, 2.

4 Morrison 2012, 11, 580.



82 LAURA POGGESI

“qualcuno” I’autorialita dell’asserzione.”® A questo proposito ¢
bene richiamare 1’attenzione sulle altre due citazioni che il nostro
sermone presenta nel passo riportato sopra: una letterale, il cui
autore non viene nominato, ma che sappiamo essere ascrivibile
ad Ambrogio,”' e una parafrasata in volgare, tratta dai Sermones
super Cantica Canticorum di Bernardo di Chiaravalle,® che
invece viene menzionato (“As seynt Barnard seythe”). Mi sembra
dunque evidente il ruolo di auctoritas che riveste Seneca per il
nostro oratore: egli avrebbe potuto attribuire questa sentenza a
Bernardo, che come abbiamo visto se ne appropria in un altro dei
suoi sermoni, oppure avrebbe potuto omettere la fonte, come del
resto avevano fatto i suoi illustri predecessori; invece, ¢ preciso
nel dichiarare la provenienza del suo riferimento.

4.2. Un exemplum senecano

Una seconda modalita di ricezione delle EM all’interno dei
sermoni medio-inglesi ¢ la rivisitazione degli exempla utilizzati
da Seneca nelle sue lettere a Lucilio; uno degli espedienti letterari
maggiormente utilizzati anche dagli oratori per arricchire i1
sermoni con storie basate su episodi di vita quotidiana che, per
I’appunto, esemplificavano 1’insegnamento biblico che si voleva
trasmettere.™

I sermoni che prenderemo in esame sono il 47 e il 49 del
manoscritto R,** che dovevano essere predicati rispettivamente
in occasione della prima domenica di Quaresima e della festa
dell’Annunciazione. In entrambi viene riportato un exemplum
narrato da Seneca nella lettera 59 che ha come protagonista

S0 PL 144, 831.

51 “Grauissime peccas quando ignoras”, cfr. Morrison 2012, II, 580.

52 Morrison 2012, II, 580.

3 Per uno studio approfondito del ruolo degli exempla all’interno dei
sermoni si rimanda, tra gli altri, agli studi di Delcorno 1989 e Gregg 1997.

54 Si filius Dei es, dic. Mathei 4° capitulo (sermone 47, Ross 1940, 306-
313) e Maria invenisti graciam Luce primo capitulo, et omni euangelio
hodiarno (sermone 49, Ross 1940, 318-326).



“AND PERFORE SEYTHE SENECA” 83

Alessandro Magno. Secondo la ricostruzione della tradizione
testuale dell’antologia edita da Ross, questi due sermoni non
provengono dalla stessa collezione e non sono opera del medesimo
autore; e infatti I’exemplum senecano che tramandano si presenta
in due forme molto diverse tra loro. Di seguito riportiamo il
testo dell’exemplum dei due sermoni seguito dal brano contenuto
nell’epistola:

(1) Irede in a cronicle pat Kynge Alexandre had a son called
Sares. And euer-more when pat he shuld goo to anny gret
batell, he toke pis child with hym to lerne hym pe fete of
armes. So in batell pis child was hurte and fled vn-to a cite
per-by. And anon as pe peple saw hym, he was so fayre
and so well araid pat pei called hym filius Iouis. bat was
a certeyn god called Iouis; and be-cause of his bewete pei
seid pat he was is son. And anon pe child answered and
seid, “Hoc vulnus manifestat oppositum — my vounde,”
he seid, “shevep pe reuerse.” As qwo seyp, “Had I be is
son I had not be hurte.”>*

(2)  Ensampull here-of tellep Seneca, Epistola Nonagesima
vj“, of Kyng Alisandur, pat hase he was aboute to besege
a grett castell and a strong, he was greuously wounded
with an arrowe. And whan pat he was most in ys peyne,
he spake to is kny3thes pat stode aboute hym, “3e sey all
pat I am pe grett Goddes sonne of heven. But pis wounde
pat I suffre shewep well pat I am a man and not God.”>¢

55 Ross 1940, 307. (Ho letto in una cronaca che il re Alessandro aveva un
figlio di nome Sares. E ogniqualvolta doveva combattere una grande battaglia
portava il figlio per insegnargli le prodezze delle armi. Cosi questo giovane
fu ferito in battaglia e fuggi nei pressi di una citta vicina. E non appena le
persone lo videro, era cosi bello e ben armato, che iniziarono a chiamarlo figlio
di Giove, poiché c’era una divinita chiamata Giove, e vista la sua bellezza
dicevano che era suo figlio. E subito il giovane disse ‘Questa ferita dimostra il
contrario, poiché se fossi suo figlio non sarei rimasto ferito’).

6 Ross 1940, 323. (Riguardo a cid Seneca racconta un esempio, nella
Lettera novantaseiesima, del re Alessandro, che mentre era in procinto di
assediare una grande citta fortificata, rimase gravemente ferito da una freccia.



84 LAURA POGGESI

(3) Alexander cum iam in India vagaretur et gentes ne
finitimis quidem satis notas bello vastaret, in obsidione
cuiusdam Urbis, dum circumit muros et inbecillissima
moenium quaerit, sagitta ictus diu persedere et incepta
agere perseveravit. Deinde cum represso sanguine sicci
vulneris dolor cresceret et crus suspensum equo paulatim
obtorpuisset, coactus absistere “Omnes” inquit “iurant
esse me lovis filium, sed vulnus hoc hominem esse me
clamat.”’

Rispetto al testo originale di Seneca notiamo subito che la
versione del sermone 47 (1) € considerevolmente rielaborata: il
protagonista della storia non ¢ Alessandro, ma un suo presunto
figlio di nome Sares, e la narrazione si differenzia in diversi punti
pur mantenendo inalterato il messaggio finale espresso nelle
parole di Alessandro-Sares. E bene sottolineare che qui Seneca
non viene nominato, ¢ I’autore del sermone si limita a dire di aver
appreso la storia “in a cronicle”.

Molto diverso ¢ il caso del sermone 49 (2), in cui I’aderenza al
testo senecano ¢ certamente maggiore, sebbene vengano omessi
1 dettagli sull’assedio della citta e sulla gravita della ferita alla
gamba di Alessandro, verosimilmente ritenuti poco rilevanti
dall’oratore per gli scopi del sermone. Pare evidente come 1’autore
di questo testo conoscesse bene gli scritti di Seneca, infatti, non
solo menziona il filosofo, ma dichiara quale delle sue opere ha

E quando raggiunse il picco del dolore, parlo cosi ai suoi cavalieri, che erano di
fronte a lui: “Voi tutti dite che sono il figlio del grande Dio del cielo. Ma questa
ferita per cui sto soffrendo dimostra che sono un uomo e non Dio”).

ST EM V1, 59.12. (Alessandro, che gia si muoveva in lungo e in largo per
I’India e devastava con azioni di guerra popolazioni non abbastanza note
neppure ai loro confinanti, essendo impegnato durante I’assedio di una citta
nel fare il giro delle mura per scoprirne i punti pit deboli, pur colpito da una
freccia, persevero nel rimanere a lungo in sella e nel guidare la ricognizione.
Poi, intensificatosi il dolore a causa del ristagno di sangue nella ferita ormai
asciutta ed essendosi a poco a poco intorpidita la gamba pendente lungo il
fianco del cavallo, si vide costretto a desistere. ‘Tutti’ egli disse ‘giurano che io
sia figlio di Giove, ma questa ferita grida che sono soltanto un uomo’).



“AND PERFORE SEYTHE SENECA” 85

utilizzato. Nonostante la generale fedelta alla fonte, il compilatore
interviene in modo sottile nell’exemplum senecano, scegliendo
accuratamente le parole da utilizzare. Quando Alessandro dice
di non essere “pe grett Goddes sonne of heven” non nomina
Giove, ma pur servendosi di un epiteto comunemente attribuito
anche alla divinita pagana, in questo contesto sembra riferirsi al
“Dio dei Cieli” dei cristiani, in netto contrasto con quanto accade
nel sermone 47, dove viene sottolineato “Pat was a certeyn god
called Iouis”. Non ¢ chiaramente possibile risalire alle fonti esatte
dei sermoni, e dunque non possiamo stabilire con certezza se
I’autore del sermone 49 sia anche responsabile della traduzione
dell’exemplum, o se si sia servito di una versione gia volgarizzata
e modificata; tuttavia, il risultato ¢, a mio avviso, rappresentativo
del processo di ricezione del materiale antico e pagano che viene
attualizzato e adattato al contesto cristiano.

Concludiamo I’analisi di questi exempla con un’osservazione
sulla loro versatilita. Nella sua lettera Seneca fa di Alessandro un
modello di umilta e di moderazione, poiché riesce a non cadere
nelle tenebre dell’adulazione;®® il sermone 49 segue la stessa
scia, e propone il re macedone come esempio di mansuetudine
(mekenes) a seguito di una grande tribolazione. Il sermone 47
offre invece un’interpretazione molto diversa, in quanto Sares ¢
I’emblema del peccatore che, pur riconoscendo il proprio errore
e predisponendosi al pentimento, simboleggia “Trewly pise
fals ypocrites and bacbytors”.”” La stessa narrazione viene cosi
utilizzata per dar voce a due messaggi diversi ma ugualmente
forti del cristianesimo.

5. Conclusioni

Tra gli autori dell’antichita maggiormente apprezzati nel
medioevo, Seneca occupa una posizione di rilievo, specialmente

8 Cfr. EM VI, 59.13: “Pro sua quemquem portione adulatio infatua”. E
opportuno sottolineare che non sempre Alessandro costituisce per Seneca un
esempio positivo, si veda, ad esempio, EM X, 83.19.

% Ross 1940, 306. (Davvero questi falsi ipocriti e delatori).



86 LAURA POGGESI

tra gli oratori e i moralisti cristiani. Questo saggio si proponeva
di analizzare le modalita di ricezione delle Epistulae Morales
ad Lucilium nei sermoni in medio inglese traditi in due
manoscritti quattrocenteschi. In particolare, abbiamo concentrato
I’attenzione sulle citazioni letterali delle EM e sull’utilizzo di
un exemplum tratto dalle lettere. Il ruolo di auctoritas ricoperto
da Seneca emerge chiaramente nel caso delle citazioni letterali,
rigorosamente in latino ed esplicitamente attribuite al loro autore
mediante espressioni come “seyng Seneka”. Qui il pensiero
senecano viene accostato alle parole di autori cristiani, con le
quali si amalgama completamente. Abbiamo poi visto come
I’inserimento di un exemplum tratto dalle EM in due sermoni
abbia prodotto risultati molto diversi: in un caso un exemplum
rimaneggiato e probabilmente non piu percepito come senecano,
dato il mancato riconoscimento dell’autorialita; nell’altro una
versione fedele all’originale ma sapientemente adattata alla
dottrina cristiana.

I sermoni analizzati sono un esempio di come opere di autori
pagani, con i dovuti adeguamenti, potevano essere interpretate in
chiave cristiana e utilizzate per avvalorare la voce dei predicatori
e persuadere i lettori/uditori di questi testi della validita del
messaggio biblico. La ricerca ha ampi margini di sviluppo, per
esempio, estendendo I’indagine ad altri sermoni o prendendo
in considerazione i casi di citazioni erroneamente attribuite a
Seneca. Uno studio piu approfondito di florilegi o distinctiones
da condurre parallelamente all’analisi dei sermoni pud inoltre
fornire importanti dettagli sulle possibili fonti da cui proveniva
il materiale senecano utilizzato dagli oratori e stabilire eventuali
relazioni, sebbene — data la complessita dei testi in questione —
giungere a risposte definitive sembra un obiettivo ancora molto
lontano dall’essere raggiunto.



“AND PERFORE SEYTHE SENECA” 87

BIBLIOGRAFIA

Bernoulli, Carl Albrecht (Hrsg.). 1895. Hieronymus und Gennadius.
De viris inlustribus. Freiburg i. B. und Leipzig: Akademische
Verlagsbuchhandlung von J. C. B. Mohr.

Blaise, Albert. 1954. Dictionnaire latin-frangais des auteurs chrétiens.
Turnhout: Brepols.

Bolgar, Robert R. 1954. The Classical Heritage and its Beneficiaries.
Cambridge: Cambridge University Press.

Coleman, Robert. 1974. “The Artful Moralist: A Study of Seneca’s
Epistolary Style”. The Classical Quarterly 24/2, 276-289.

Delcorno, Carlo. 1989. Exemplum e letteratura tra medioevo e
rinascimento. Bologna: il Mulino.

Delcorno, Pietro. 2020. “Classical Reception in Medieval Preaching:
Pyramus and Thisbe in Three Fifteenth-Century Sermons”. In:
Maarten De Pourcq et al. (eds.). Framing Classical Reception
Studies: Different Perspectives on a Developing Field. Leiden: Brill,
97-123.

DMLBS: Ashdowne, R. K. et al. (eds.). Dictionary of Medieval Latin
from British Sources. Oxford: British Academy.

Faider, Paul. 1921. Etudes sur Sénéque. Gand: Van Rysselberghe &
Rombaut.

Fedeli, Paolo. 2004. “Le lettere a Lucilio”. In: Teresa De Robertis,
Gianvito Resta (a cura di). Seneca. Una vicenda testuale. Firenze:
Mandragora, 203-2009.

Forcellini, Egidio et al. 1864-1926. Lexicon Totius Latinitatis. Patavii:
Typis seminarii.

Gregg, Joan Y. 1997. Devils, Women, and Jews. Reflections of the Other
in Medieval Sermon Stories. Albany: State University of New York
Press.

La Penna, Antonio. 2004. “I volti di Seneca”. In: Teresa De Robertis,
Gianvito Resta (a cura di). Seneca. Una vicenda testuale. Firenze:
Mandragora, 15-46.

Lapidge, Michael. 1988. “The Stoic Inheritance”. In: Peter Dronke
(ed.). 4 History of Twelfth-Century Western Philosophy. Cambridge:
Cambridge University Press, 81-112.

Mayer, Roland. 2015. “Seneca Redivivus. Seneca in the Medieval and
Renaissance World”. In: Shadi Bartsch and Alessandro Schiesaro



88 LAURA POGGESI

(eds.). The Cambridge Companion to Seneca. Cambridge:
Cambridge University Press, 277-288.

Mazzini, Ignazio. 1998. “La malattia conseguenza e metafora del
peccato nel mondo antico, pagano e cristiano”. In: Enrico dal Covolo,
Isidoro Giannetto (a cura di). Cultura e promozione umana: la cura
del corpo e dello spirito nell antichita classica e nei primi secoli
cristiani: un magistero ancora attuale? Convegno internazionale di
studi, Oasi “Maria Santissima” di Troina, 29 ottobre-1 novembre
1997. Troina: Qasi, 159-172.

Momigliano, Arnaldo. 1950. “Note sulla leggenda del cristianesimo di
Seneca”. Rivista Storica Italiana 62, 325-344.

Morrison, Stephen. 2012. A Late Fifteenth-century Dominical Sermon
Cycle Edited from Bodleian Library MS e Musaeo 180 and Other
Manuscripts. 2 vols. New York: Oxford University Press (Early
English Text Society O.S., 338).

Nothdurft, Klaus D. 1963. Studien zum Einfluss Senecas auf die
Philosophie und Theologie des zwdélften Jahrhunderts. Leiden/Koln:
Brill.

Pier Damiani. Sermones. Patrologia Latina 144, 505-924.

Reynolds, Leighton D. 1965. The Medieval Tradition of Seneca's
Letters. London: Oxford University Press.

Ross, Woodburn O. 1940. Middle English Sermons Edited from British
Museum MS. Royal 18 B.xxiii. London/New York/Toronto: Oxford
University Press (Early English Text Society, 209).

Serventi, Silvia. 2011. “La predicazione e le artes praedicandi”. In:
Umberto Eco (a cura di). /] Medioevo. Cattedrali, cavalieri, citta.
EncycloMedia Publishers, 377-380.

Setaioli, Aldo. 2013. “La filosofia come terapia, autotrasformazione
e stile di vita in Seneca”. In: Fabio Gasti (a cura di). Seneca e la
letteratura greca e latina. Per i settant’anni di Giancarlo Mazzoli.
Atti della IX Giornata Ghisleriana di Filologia Classica. Pavia, 22
ottobre 2010. Pavia: Pavia University Press, 1-18.

Smalley, Beryl. 1963. “Moralists and Philosophers in the Thirteenth
and Fourteenth Centuries”. In: P. Wilpert (Hrsg.). Die Metaphysik
im Mittelalter: ihr Ursprung und ihre Bedeutung. Vortrige des I1.
Internationalen Kongresses fiir mittelalterliche Philosophie, Koln
31.8.-6.9.1961. Im Auftrag der Société Internationale pour I’Etude
de la Philosophie Médiévale. Berlin/New York: De Gruyter, 59-67.



“AND PERFORE SEYTHE SENECA” 89

Solinas, Fernando. 2017. Seneca. Epistulae Morales ad Lucilium.
Milano: Oscar Classici Mondadori. 2017.

Spencer, Helen L. 1993. English Preaching in the Late Middle Ages.
Oxford: Clarendon Press.

Spencer, Helen L. 2004. “Sermon Literature”. In: A. S. G. Edwards
(ed). A Companion to Middle English Prose. Cambridge: D. S.
Brewer, 151-170.

Warner, George F., Gilson, Julius P. 1921. Catalogue of Western
Manuscripts in the Old Royal and King'’s Collections. 4 vols.
London: The Trustees. [vol. I1].

Wenzel, Siegfried. 1994. Macaronic Sermons: Bilingualism and
Preaching in Late-Medieval England. Ann Arbor: University of
Michigan Press.

Wenzel, Siegfried. 1995. “The Classics in Late-Medieval Preaching”.
In: Andries Welkenhuysen et al. (eds.). Medieval Antiquity. Leuven:
Leuven University Press, 127-143.






