
Filologia Germanica – Germanic Philology 17 (2025), 69-89. 
DOI: 10.14672/fg.2860

Laura Poggesi

“AND ÞERFORE SEYTHE SENECA”: 
RICEZIONE DELLE EPISTULAE MORALES AD 
LUCILIUM NEI SERMONI IN MEDIO INGLESE

A practice shared by late medieval Christian preachers in their sermons was 
to resort to some auctoritates in order to support their arguments and provide 
tropological readings of the Bible. Such auctoritates were not confined to 
Scriptures or patristic literature but include texts from classical antiquity. 
Among the classical authors, Seneca was widely appreciated for his positions 
on ethical issues, which are exemplified in his Epistulae Morales ad Lucilium, 
and which often align with Christian beliefs. The present paper aims to 
investigate how Seneca’s thought was received by late medieval English 
preachers and adapted to the principles of Christian doctrine through the 
analysis of a selection of Middle English sermons preserved in two fifteenth-
century manuscripts: London, British Library, Royal 18.B.xxiii and Oxford, 
Bodleian Library, e Musaeo 180. The authors of these collections reserve a 
space for Seneca’s voice in their sermons, either by quoting passages from 
the EM or by recounting the exempla reported by the philosopher himself in 
his letters to Lucilius. The analysis focuses on the modalities of reception of 
the principles of the Stoic philosophy by Christian preachers as well as on the 
stylistic strategies used to introduce passages from Seneca’s work.

1. Introduzione

Uno dei temi centrali del Concilio Lateranense IV (1215) 
riguardava la promozione di un programma di rinnovamento 
spirituale fondato sull’intensificazione dell’attività pastorale 
per la formazione dei laici, il cui risultato è visibile nell’elevato 
numero di pastoralia, artes praedicandi e sermoni prodotti dal 
XIII secolo. Redatti a partire da diverse fonti che includono 



70 laura poggesi

artes praedicandi,1 florilegi, raccolte di exempla e distinctiones,2 
i sermoni sono il principale strumento di educazione religiosa 
indirizzata a laici e a religiosi di cui abbiamo testimonianza 
scritta, e costituiscono per il lettore contemporaneo una finestra 
attraverso cui osservare la società dell’epoca.

Un elemento caratterizzante dei sermoni è il ricorso ad alcune 
auctoritates per avvalorare il messaggio che il predicatore 
intendeva trasmettere. Queste non si circoscrivono alle Sacre 
Scritture o alla letteratura patristica, ma includono anche 
autori pagani del mondo antico, tra i quali spicca Seneca.3 Le 
sue opinioni in materia di etica e di morale erano infatti molto 
apprezzate già dai primi scrittori cristiani, sebbene non manchino 
le eccezioni, tra cui citiamo, a titolo esemplificativo, Agostino.4 
Questo aspetto, congiuntamente allo stile conciso, emozionale, 
ma allo stesso tempo sapientemente costruito dal punto di vista 
retorico5 e all’intento pedagogico delle sue opere – in particolare 
le Epistulae Morales ad Lucilium e le opere filosofiche in prosa – 

1  Rispetto ai pastoralia, che coprono vari aspetti dell’attività pastorale dei 
religiosi, le artes praedicandi sono dei veri e propri manuali di retorica utili 
alla redazione dei sermoni, cfr. Serventi 2011.

2  Sulle distinctiones si rimanda a Spencer 2004, 163.
3  L’impiego di opere dell’antichità all’interno dei sermoni – sia nella forma 

di citazioni letterali sia in quella di ripresa dei miti – è stato definito da Wenzel 
1995, 130 come parte dell’arsenale retorico dei predicatori tardomedievali. 
Oltre a Seneca e a Cicerone, sentenze e aforismi dei quali trovano ampio 
spazio nei sermoni del tardo medioevo europeo, una delle figure predilette 
dagli oratori è quella di Ovidio, le cui Metamorfosi costituiscono una fonte 
preziosa per la ripresa e la rielaborazione di miti classici utilizzati nelle omelie 
come strumento per offrire messaggi moralizzanti. In aggiunta al già citato 
studio di Wenzel, si rimanda anche a Delcorno 2020.

4  Agostino nel De Civitate Dei (VI, 10) critica soprattutto l’ambiguità di 
Seneca, e afferma: “sed iste, quem philosophi quasi liberum fecerunt, tamen, 
quia inlustris populi romani senator erat, colebat quod reprehendebat, agebat 
quod arguebat, quod culpabat adorabat […] eo damnabilius, quo illa, quae 
mendaciter agebat, sic ageret, ut eum populus ueraciter agere existimaret; 
scaenicus autem ludendo potius delectaret, quam fallendo deciperet”.

5  Sullo stile di Seneca, e in particolare delle Epistulae Morales ad Lucilium, 
che interessano più da vicino questo studio, si veda Coleman 1974.



71“and þerfore seythe seneca”

in linea con la funzione dei sermoni, fecero di lui uno degli autori 
antichi più citati dagli oratori del tardo medioevo, che spesso 
si appropriavano del suo pensiero adattandolo ai princìpi della 
dottrina cristiana. Questo saggio si concentra sulla produzione 
omiletica inglese, indagando alcune delle modalità di ricezione 
di un’opera emblematica del filosofo latino in una selezione di 
sermoni medio-inglesi del XV secolo.

2. Seneca, lo stoicismo e il cristianesimo

Lucio Anneo Seneca (circa 4 a.C.-65 d.C.) è una delle figure più 
complesse e a tratti contradditorie della tarda antichità. Personaggio 
di spicco della società romana, fu a lungo attivamente coinvolto 
nella vita politica dell’impero, ricavando dalla sua posizione non 
pochi benefici. La sua condotta si scontrò spesso con il rigorismo 
morale dello stoicismo – corrente filosofica di cui è considerato 
uno dei massimi esponenti del suo tempo – che promuoveva 
una vita lontana dalle passioni e dal lusso della vita mondana, di 
cui, però, Seneca rifiutava gli aspetti più estremi abbracciando 
frequentemente posizioni epicuree; ragion per cui viene definito 
un filosofo eclettico.6

La filosofia per Seneca è uno strumento per raggiungere la 
virtus, e il filosofo ha il compito di essere medico dell’anima e 
di curare gli uomini dai vizi e dalle passioni.7 Nelle sue opere 
Seneca si fa, dunque, promotore di virtù e aspro critico dei vizi, 
tanto che persino Quintiliano, non certo noto per essere un suo 
fervente ammiratore, gli riconosce questo merito, e nella sua 
Institutio oratoria dice di lui: “in philosophia parum diligens, 
egregius tamen vitiorum insectator fuit”.8 

La ricerca del bene vivere, la condanna della dissolutezza, 

6  Solinas 2017, xix-xx.
7  Gli studi sul pensiero filosofico di Seneca sono molteplici e sarebbe 

impossibile tracciare un profilo completo qui. Per una trattazione sintetica ma 
esaustiva si rimanda a La Penna 2004, 20-26 e a Solinas 2017, xviii. Sulla 
visione di Seneca come “medico dell’anima” si veda Setaioli 2013.

8  Institutio oratoria X, 1.129. 



72 laura poggesi

dell’ambizione e dell’avarizia, nonché l’idea di una divinità che è 
ragione creatrice e, usando le parole dello stesso Seneca, parens 
noster9 sono evidenti punti di contatto tra l’etica senecana e la 
dottrina cristiana; e proprio in virtù di queste affinità fin dai primi 
secoli d.C. alcuni apologeti cristiani e Padri della Chiesa hanno 
visto nel filosofo romano un autore, per così dire, accettabile, 
e una valida fonte a cui attingere per illustrare i precetti morali 
del cristianesimo che avevano un’eco anche nello stoicismo.10 A 
testimoniare il legame tra il pensiero senecano e il cristianesimo vi 
è la corrispondenza epistolare che il filosofo avrebbe intrattenuto 
con Paolo di Tarso. Sebbene in seguito questa raccolta di lettere 
si sia rivelata apocrifa,11 essa contribuì probabilmente in modo 
determinante a diffondere, nel tardo medioevo, la leggenda che 
Seneca fosse cristiano. Il primo a menzionare il carteggio è San 
Girolamo, che riserva a Seneca un posto tra i suoi viri illustres, e 
scrive:

Lucius Anneus Seneca Cordubensis, Sotionis stoici discipulus 
et patruus Lucani poetae, continentissimae uitae fuit; quem 
non ponerem in catalogo sanctorum, nisi me illae epistulae 
prouocarent, quae leguntur a plurimis: Pauli ad Senecam et 
Senecae ad Paulum. In quibus, cum esset Neronis magister et 
illius temporis potentissimus, optare se dicit eius esse loci apud 
suos, euius sit Paulus apud Christianos. Hic ante biennium quam 
Petrus et Paulus martyrio coronarentur, a Nerone interfectus est.12

È opportuno precisare che Girolamo, includendo Seneca in 
catalogo sanctorum, non allude al suo presunto cristianesimo, 
ma vuole sottolineare la validità delle sue posizioni in materia 

9  Cfr. EM XIX, 10.10. Sulla concezione di Dio in Seneca si rimanda a 
Solinas 2017, xxi.

10  Cfr. Nothdurft 1963, 40; Reynolds 1965, 83; Mayer 2015, 280. 
11  Gli studiosi sono ormai generalmente concordi nell’affermare che il 

carteggio risale al IV sec. Il primo ad avanzare dei dubbi circa la sua autenticità 
fu Erasmo da Rotterdam, che notò delle discrepanze tra lo stile di scrittura di 
Seneca nelle opere certamente ascrivibili a lui e quello delle lettere a Paolo.

12  De viris illustribus XII. 



73“and þerfore seythe seneca”

etica.13 Alcuni fondamenti dello stoicismo vennero, dunque, 
interiorizzati dai primi autori cristiani al punto che per gli oratori 
tardomedievali non era sempre possibile distinguerli dall’essenza 
della dottrina;14 parallelamente, l’opinione positiva nei confronti di 
Seneca da parte di alcuni Padri della Chiesa legittimò i predicatori 
dei secoli XIV e XV a servirsi dei suoi testi per rafforzare il loro 
messaggio.15

2.1. Le Epistulae Morales ad Lucilium: un modello per i predicatori 
medievali

Le Epistulae Morales ad Lucilium (EM) sono forse l’opera più 
rappresentativa del pensiero filosofico di Seneca. Si tratta di una 
raccolta di 124 lettere indirizzate a Lucilio – scrittore, storico e 
governatore della Sicilia –16 composte negli ultimi anni di vita 
del filosofo, probabilmente tra il 62 e il 64, quando ormai si era 
ritirato a vita privata.17 

Poco si sa delle vicissitudini testuali delle EM in epoca tardo-
antica, giacché i manoscritti più antichi che le preservano giunti 
sino a noi risalgono al IX secolo.18 Il momento di svolta nella 

13  In questo contesto sanctus non indica il santo cristiano, ma si riferisce 
all’integrità morale di Seneca, avvalorata dalla corrispondenza con San Paolo, 
cfr. Faider 1921, 91-92. È bene ricordare che la diffusione della leggenda della 
conversione di Seneca inizia a circolare nel XIV secolo. A tal proposito si 
rimanda a Momigliano 1950, 335 e Reynolds 1965, 81-82.

14  Mayer 2015, 280.
15  Nothdurft 1963, 40.
16  Fedeli 2004, 203.
17  EM I, 8.2. “Secessi non tantum ab hominibus sed a rebus, et in primis a 

meis rebus; posterum negotium ago.”. 
18  La tradizione manoscritta delle EM si articola in due gruppi: il 

primo comprende le lettere 1-88, mentre il secondo le lettere 89-124. Nella 
ricostruzione della trasmissione dei codici in epoca carolingia, Reynolds 1965, 
90-103 nota come la diffusione del primo gruppo – rappresentato dai codici 
Paris, Bibliothèque Nationale de France, lat. 8540; Paris, Bibl. Nat. de France, 
8658 A; Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, 76.40; Venezia, Biblioteca 
Nazionale Marciana, 270; e Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, 
Ottobonianus Latinus 1031 – interessa esclusivamente la regione settentrionale 



74 laura poggesi

diffusione del testo avviene tra la fine dell’XI e l’inizio del XII 
secolo, quando la sua circolazione si estende fino all’Inghilterra 
attraverso codici importati dalla Francia in seguito alla Conquista 
Normanna.19 Il successo delle EM continuò così per tutto il 
medioevo grazie alla vivace attività culturale dei monasteri e al 
fiorire delle università, e sul finire del XIV secolo iniziarono a 
essere prodotti i primi volgarizzamenti.20 L’influenza dell’opera di 
Seneca sugli autori cristiani del XII secolo crebbe a tal punto che 
divenne una pratica sempre più comune estrapolare delle sentenze 
dalle epistole e raccoglierle, talvolta insieme a passi di altri testi, 
in florilegi dal tono moraleggiante, che non a caso costituiscono 
una delle fonti dei predicatori cristiani per i loro sermoni. Tra 
questi è particolarmente rilevante in ambito inglese il cosiddetto 
Florilegium Morale Oxoniense – preservato unicamente in 
Oxford, Bodleian Library, 63321 – in cui compaiono brani delle 
EM, del De beneficiis e del De clementia di Seneca assieme a 
estratti di alcuni testi di Cicerone e di altri autori greci e latini.22

Un altro aspetto che ha contribuito ad accrescere l’ammirazione 
dei predicatori medievali nei confronti delle EM è doppiamente 

della Francia; mentre quella del secondo gruppo, che ha nel manoscritto 
Bamberg, Staatsbibliothek, Class. 46 (V. 14) il suo miglior testimone, la 
Germania sud-occidentale.

19  London, British Library, Egerton 654 (XI-XII sec.) è con ogni probabilità 
il più antico codice contenente le EM di origine francese ad approdare in 
Inghilterra nel XII secolo. Altri manoscritti inglesi di origine francese sono 
Leiden, Universiteitsbibliotheek, Lipsius 49 (XII sec.) e Oxford, Brasenose 
College, 13 (XII-XIII sec.). I primi codici delle EM prodotti in Inghilterra 
includono invece London, British Library, Harley 2659 (XII sec.); Oxford, 
Magdalen College, lat. 22 (XII sec.); e Oxford, St John’s College, 36 (XIII 
sec.). Per una discussione più approfondita si rimanda a Reynolds 1965, 104-
111.

20  Si veda Bolgar 1954. Il primo volgarizzamento delle EM è una traduzione 
in francese del XIV secolo, da cui deriva anche la versione catalana del secolo 
seguente. Non mi risulta che esistano traduzioni inglesi di epoca medievale.

21  Si tratta di un manoscritto composito che comprende sette unità 
codicologiche databili tra la fine del XII e la prima metà del XIII secolo. Il 
Florilegium è preservato ai ff. 49r-100r e risale alla prima metà del XIII secolo. 

22  Lapidge 1988, 95. 



75“and þerfore seythe seneca”

legato al genere epistolare e allo scopo dell’opera. Seneca 
trasmette i suoi insegnamenti virtuosi a Lucilio prendendo spunto 
da episodi della vita quotidiana; allo stesso modo, gli autori 
dei sermoni impartiscono i princìpi della dottrina basandosi sui 
comportamenti umani, e trovano nel tono moraleggiante e nello 
stile sentenzioso e persuasivo di Seneca – che ricorda molto 
quello di un oratore sul pulpito – un modello esemplare.23 Il ruolo 
di maestro che Seneca assume nei confronti dell’amico Lucilio 
è dunque analogo a quello di guida spirituale dei predicatori 
medievali nei confronti delle loro comunità.

Entro la fine del medioevo Seneca diventa una vera e propria 
auctoritas per questioni di etica cristiana, e il suo nome sinonimo 
di integrità e rettitudine. Tuttavia, il peso di tale risonanza non 
è privo di conseguenze, poiché con il passare del tempo, come 
emerge anche da alcuni sermoni, la sua identità svanisce dietro le 
massime filosofiche.24

3. Manoscritti selezionati

Come si è detto, Seneca è uno degli autori del mondo antico 
che viene maggiormente citato nei sermoni inglesi del tardo 
medioevo. In questo saggio prenderemo in considerazione i 
sermoni di due significative collezioni ortodosse25 tràdite in 
due codici quattrocenteschi: il manoscritto Royal 18.B.xxiii 
conservato presso la British Library di Londra, e il manoscritto 
e Musaeo 180 della bodleiana di Oxford, editi rispettivamente da 
Woodburn O. Ross26 e da Stephen Morrison.27

Il primo – che chiameremo R – è un codice, in parte di carta 
in parte di pergamena, databile attorno alla metà del XV secolo 
che trasmette trentacinque sermoni in latino e cinquantacinque in 

23  Smalley 1963.
24  Reynolds 1965, 115.
25  Con ‘ortodosso’ ci si riferisce qui alla macrocategoria di sermoni inglesi 

che si contrappone a quella di matrice lollarda.
26  Ross 1940.
27  Morrison 2012.



76 laura poggesi

medio inglese.28 Ciò che contraddistingue R da altri manoscritti di 
questo tipo è l’assenza di uno schema coerente nella presentazione 
del materiale: i sermoni non abbracciano l’intero anno liturgico, 
non viene sempre rispettato l’ordine delle festività, e per alcune 
occasioni vi è più di un sermone.29 Pare dunque che questa 
antologia sia stata redatta selezionando il materiale da diverse 
raccolte verosimilmente più ampie. A sostegno di questa tesi Ross 
ha individuato, sulla base di indizi interni ai testi stessi, sei gruppi 
di sermoni in medio inglese, ognuno dei quali riconducibile a un 
autore diverso, seppure anonimo.30

Il manoscritto Oxford, Bodleian Library, e Musaeo 180 (O) è 
un codice cartaceo della seconda metà del XV secolo che trasmette 
unicamente un ciclo di cinquantanove sermoni de tempore basati 
sulle Sacre Scritture previste dal rito di Sarum che coprono la 
durata di un intero anno liturgico e alcune festività maggiori, e 
sono in parte riconducibili al Festial di John Mirk.

4. Modalità di ricezione delle EM nei sermoni di R e O

I redattori dei sermoni selezionati per questo studio fanno ampio 
uso tanto di testi religiosi quanto di opere dell’antichità per offrire 
una lettura tropologica della Bibbia. Tra le fonti antiche le più 
ricorrenti sono Aristotele, Cicerone, Orazio e, naturalmente, 
Seneca, del quale vengono citate sempre le EM. Le modalità in 
cui le lettere senecane vengono integrate nei sermoni sono diverse 
e includono citazioni letterali, rielaborazioni di alcuni passi e 
ripresa di exempla. In due casi le citazioni attribuite a Seneca 

28  Il codice è descritto da Warner, Gilson 1921, 295-297.
29  Warner, Gilson 1921, 295 e Spencer 1993, 309.
30  Ross 1940, xix-xxvi. Lo studioso ha basato le sue congetture su tratti 

stilistici distintivi, utilizzo di formule ricorrenti solo in un determinato gruppo 
di sermoni, uso di citazioni colte e altri elementi che suggeriscono l’erudizione 
dell’autore e dei suoi destinatari peculiari di alcuni testi, e collegamenti 
tematici tra i sermoni di un medesimo gruppo. Vale la pena notare che, oltre 
a queste sei serie di sermoni anonimi, vi sono anche tre sermoni certamente 
ascrivibili a John Mirk e uno a Thomas Wimbledon.



77“and þerfore seythe seneca”

sono in realtà di altri autori: significativo è un passo del sermone 
di O per la seconda domenica dopo la Santissima Trinità in cui 
una sentenza tratta dalla Formula honestae vitae di Martino di 
Braga viene erroneamente ascritta al filosofo romano.31

Approfondiremo ora i casi di citazioni letterali e quelli in cui 
gli autori dei sermoni si sono avvalsi di exempla tratti dalle lettere 
di Seneca.

4.1. Citazioni letterali

Citazioni letterali di passi delle EM si riscontrano in due sermoni del 
manoscritto O. Il tema del primo,32 previsto per la terza domenica 
dopo l’ottava di Epifania,33 ruota attorno a un passo del capitolo 
12 della Lettera ai Romani in cui Paolo li esorta all’umiltà.34 
Similmente, l’oratore della nostra omelia sollecita i suoi uditori 
a non mostrarsi migliori di quanto non siano in realtà, e illustra 
tre requisiti necessari a ogni uomo per accrescere la propria virtù, 
ossia tenor fraternitatis, humor pietatis e calor caritatis. Il filo 
conduttore dell’intero sermone è il raggiungimento della virtù e 
del bene vivere, e il richiamo di Seneca è troppo forte per non 
essere ascoltato dal compilatore, che non perde l’occasione di 
appellarsi alle parole del filosofo, filtrandole attraverso la lente 
del cristianesimo. Al valore universale della virtù, accosta, infatti, 
quello della grazia, caratteristico della religione cristiana. Afferma 
l’autore del nostro sermone:

31  Nella Formula honestae vitae, Martino di Braga (520-580) attinge 
profondamente a Seneca, in particolare al De officis. Il filo che lega i due 
autori nel medioevo è fortissimo, tanto che le loro opere sono spesso preservate 
insieme nei manoscritti, e non di rado confluiscono l’una nell’altra.

32  Con “tema” si intende qui la citazione biblica, solitamente posta in 
apertura del sermone, che fornisce l’argomento principale discusso nel 
sermone stesso.

33  Il sermone si trova in Morrison 2012, I, 58-65 ed è il numero 11.
34  Il passo in questione è tratto da Rm 12:16: “Nolite esse prudentes apud 

vosmetipsos”.



78 laura poggesi

Thre þingis in specyall be nedefull to every man and woman þat 
purposithe to preve and to increce in vertu and grace of good 
lyvyng. The firste is tenor fraternitatis, the secunde is humor 
pietatis, and the therde is calor caritatis. These iij ben nedefull to 
every man and woman to plante in þer sowlys and he [or sche] 
wyll increce in good lynyng: stabylnes, moystnes and hete.35

Commentando il principio del tenor fraternitatis, l’autore del 
sermone dichiara:

Firste I sey is stabylnes. For lyke as ȝe see withe ȝowre bodily 
yeen, a plant þat is every day remevyd from place to place may 
never preve. The same wyse spiritually: a man or a woman may 
never growe to heuenwarde but if he or sche haue withein them 
the vertu of stabylnes. For that man that every day is sett vpon a 
new thyng, beyng inconstans in omnibus vijs suis, truly he may 
never increce. Seyng Seneka: Non covalescit planta que sepe 
transfertur.36

Il sermone è ricchissimo di citazioni letterali, diciassette in tutto, 
e quella di Seneca – tratta dalla lettera 2 delle EM –37 è l’unica 
di un autore laico e pagano; altrove vengono citati la Lettera di 

35  Morrison 2012, I, 58. (Tre cose, in particolare, sono necessarie a ogni 
uomo e donna che intendono sperimentare e crescere nella virtù e nella grazia 
di vivere bene. La prima è la continuità nella fratellanza, la seconda è la linfa 
della pietà, e la terza è il calore della carità. È necessario che ogni uomo e 
donna radichino queste tre nella loro anima, così egli o ella migliorerà nel 
vivere bene: stabilità, umidità e calore). Le traduzioni dal medio inglese sono 
dell’autrice di questo saggio.

36  Morrison 2012, I, 58-59. (La prima cosa, dico, è la costanza. Poiché così 
come vedete con i vostri occhi, una pianta che ogni giorno viene spostata da 
un posto all’altro non starà mai bene, lo stesso vale per lo spirito: un uomo o 
una donna non potranno mai elevarsi al cielo se non possiedono la virtù della 
costanza. Per cui quell’uomo che ogni giorno si adopera in cose nuove, essendo 
‘incostante in ogni sua azione’, non potrà mai migliorarsi. Dice Seneca: ‘Non 
rinvigorisce la pianta che viene trapiantata spesso.’).

37  EM I, 2.3. In questa lettera Seneca consiglia a Lucilio di non rincorrere 
freneticamente tante cose e di cercare di trovare l’equilibrio con poco.



79“and þerfore seythe seneca”

Giacomo (r. 21), il Vangelo di Giovanni (rr. 31-33), la Lettera agli 
Efesini (rr. 40-41), il Libro di Giobbe (r. 44), i Moralia in Iob di 
Gregorio Magno (rr. 55-58), gli Atti degli Apostoli (rr. 66-67), 
la Lettera ai Romani (rr. 105-106, 145-146, 177-178), il Cantico 
dei Cantici (rr. 172-173), e Agostino.38 L’autore del sermone 
attinge quindi a diverse fonti bibliche dell’Antico e del Nuovo 
Testamento così come alla tradizione patristica. Le citazioni sono 
sempre in latino e sono sempre accompagnate da una traduzione 
in medio inglese, fatta eccezione proprio per il passo di Seneca, 
e per quelli della Lettera di Giacomo e del Cantico dei Cantici, 
sprovviste di traduzione.39 È bene notare che il passo della Lettera 
di Giacomo, “inconstans in omnibus vijs suis”,40 precede di 
pochissimo l’aforisma senecano e, a differenza di quanto accade 
con le altre citazioni, qui non viene esplicitata la fonte. Questa 
lapidaria asserzione, inserita in modo maccheronico nel testo, si 
integra perfettamente con il messaggio senecano:41 l’intera Lettera 
si contraddistingue per il tono sentenzioso e il ritmo incalzante, 
che ben si sposano con lo stile di Seneca. Sembrerebbe, dunque, 
che in questo frangente all’autore del sermone, altrove scrupoloso 
nel registrare le proprie fonti, non importi di chiarire l’origine di 
questa citazione: l’auctoritas di Seneca è sufficiente per entrambe.

Possiamo infine notare come l’eco dell’epistola senecana 
risuoni in tutta questa sezione del sermone. Le immagini della 
pianta che viene continuamente spostata “from place to place” 
e dell’uomo che ogni giorno si dedica a cose nuove richiamano 
le parole di Seneca, che parla dei rischi corsi da chi “Vitam in 
peregrinatione exigentibus […], ut multa hospitia habeant, 
nullas amicitias; idem accidat necesse est iis qui nullius se 

38  Le citazioni agostiniane sono tratte dal De civitate Dei (rr. 48-49), dalle 
Enarrationes in psalmos (rr. 114-117) e dal In Evangelium Iohannis (r. 180).

39  Nel caso dell’opera di Gregorio Magno ci troviamo di fronte non a una 
citazione, bensì a una parafrasi in medio inglese.

40  Gc 1:8.
41  È bene tenere presente che l’inserimento di passaggi testuali e citazioni 

in latino all’interno di un testo in medio inglese è una strategia retorica molto 
usata nei sermoni. A questo proposito si veda Wenzel 1994.



80 laura poggesi

ingenio familiariter applicant sed omnia cursim et properantes 
transmittunt”.42 Si può dunque avanzare l’ipotesi che l’autore del 
sermone nel redigere il testo avesse in mente l’intera lettera di 
Seneca e che non abbia estrapolato la frase da qualche florilegio. 
Questo aspetto, congiuntamente al fatto che la citazione è in 
latino e non viene tradotta, fa pensare che ci troviamo di fronte 
a un riferimento piuttosto colto, indirizzato probabilmente ai 
predicatori che si servivano dei sermoni di questa collezione come 
modello per le loro omelie e che potevano trovare nel passo di 
Seneca uno spunto di riflessione non necessariamente da riferire 
alla comunità dei fedeli che ascoltavano l’orazione.

Il secondo sermone di O in cui troviamo una citazione letterale 
delle EM doveva essere predicato in occasione della dodicesima 
domenica dopo la solennità della Santissima Trinità, e si basa sul 
passo del Vangelo di Marco in cui Gesù guarisce un sordomuto 
nella città di Sidone.43 Costui rappresenta i peccatori, restii ad 
ascoltare e a farsi portavoce della parola di Dio. La metafora 
della malattia fisica come peccato, e quindi malattia dell’anima, 
pervade l’intero sermone. Questo topos della letteratura cristiana 
è già ampiamente diffuso nei testi dell’antichità pagana, in 
particolare in quei generi dal tono moraleggiante e dall’intento 
educativo, di cui, come si è detto, Seneca è un esponente.44 

Prendendo le mosse dal passo evangelico, il sermone descrive 
i rischi che corrono i peccatori, il primo dei quali è la mancata 
percezione di come la malattia del peccato infetta e si diffonde 
nell’anima degli uomini. Recita il sermone:

The firste thyng is when a synner felythe not in his conscience 
þe sekenes of synne grevosly reynyng in his sowle. Grauissime 
peccas quando ignoras; ‘Then þu, synner, synnest gretly when 
þu art so ignorant’ and felist not þine owne synne prickyng in thi 
consciens. As seynt Barnard seythe, how þat sore is farr frome 
helthe þat felythe no salue. And þerfore seythe Seneca: Inicium 

42  EM I, 2.2.
43  Mc 7:31-37. Il sermone è il numero 53 in Morrison 2012, II, 312-316.
44  Mazzini 1998, 168.



81“and þerfore seythe seneca”

salutis cognicio est peccati; ‘The begynnyng of helthe is when a 
synner wyll know and feele his owne synne.’45

La citazione senecana è tratta dalla parte finale della lettera 28 in 
cui il filosofo si congeda da Lucilio ricordandogli l’importanza 
di essere inquisitore di sé stesso e di riconoscere i propri errori 
per potersi correggere. Nel mondo antico con peccatum ci si 
riferiva all’errore in senso lato, e quindi a una ‘trasgressione’, 
un ‘crimine’; con il tempo e in ottica cristiana, questo termine ha 
assunto il connotato più specifico di ‘trasgressione nei confronti 
di Dio’, e di conseguenza una colpa più intima.46 Nella letteratura 
pagana la malattia-peccato è una violazione dei princìpi della 
ragione, è dunque un comportamento contro la natura,47 e così 
per Seneca il peccatum più grande è abbandonarsi alle passioni.48 
La finalità educativa delle EM offre ancora una volta uno spunto 
di riflessione al compilatore dei sermoni di O, che si appropria 
del pensiero senecano e lo adatta al contesto cristiano della sua 
omelia.

Morrison riscontra lo stesso aforisma nelle opere di diversi 
autori cristiani, tra cui Bernardo di Chiaravalle, lo pseudo-Bernardo 
e Pier Damiani.49 Tuttavia, esaminando i testi di questi autori 
notiamo che nessuno di loro lo attribuisce a Seneca, assimilandolo 
completamente al proprio pensiero; soltanto Pier Damiani nel suo 
sermone afferma “Primus ejus gradus est cognitio peccati. Initum 
salutis, ait quidam, notitia peccati”, riconoscendo a un generico 

45  Morrison 2012, II, 313. (Il primo rischio è quando un peccatore non 
sente in coscienza la malattia del peccato che scorre pesante nella sua anima. 
‘Pecchi gravemente quando ignori’ e non senti il tuo stesso peccato mordere 
la tua coscienza. Come dice San Bernardo, quanto è lontano dalla salute quel 
dolore che non percepisce una cura. E dunque dice Seneca: ‘l’inizio della 
salute è la consapevolezza dell’errore’).

46  Si confrontino le definizioni di Forcellini; Blaise; e DMLBS s.v. 
peccatum.

47  Mazzini 1998, 168.
48  Setaioli 2013, 2.
49  Morrison 2012, II, 580.



82 laura poggesi

“qualcuno” l’autorialità dell’asserzione.50 A questo proposito è 
bene richiamare l’attenzione sulle altre due citazioni che il nostro 
sermone presenta nel passo riportato sopra: una letterale, il cui 
autore non viene nominato, ma che sappiamo essere ascrivibile 
ad Ambrogio,51 e una parafrasata in volgare, tratta dai Sermones 
super Cantica Canticorum di Bernardo di Chiaravalle,52 che 
invece viene menzionato (“As seynt Barnard seythe”). Mi sembra 
dunque evidente il ruolo di auctoritas che riveste Seneca per il 
nostro oratore: egli avrebbe potuto attribuire questa sentenza a 
Bernardo, che come abbiamo visto se ne appropria in un altro dei 
suoi sermoni, oppure avrebbe potuto omettere la fonte, come del 
resto avevano fatto i suoi illustri predecessori; invece, è preciso 
nel dichiarare la provenienza del suo riferimento.

4.2. Un exemplum senecano

Una seconda modalità di ricezione delle EM all’interno dei 
sermoni medio-inglesi è la rivisitazione degli exempla utilizzati 
da Seneca nelle sue lettere a Lucilio; uno degli espedienti letterari 
maggiormente utilizzati anche dagli oratori per arricchire i 
sermoni con storie basate su episodi di vita quotidiana che, per 
l’appunto, esemplificavano l’insegnamento biblico che si voleva 
trasmettere.53

I sermoni che prenderemo in esame sono il 47 e il 49 del 
manoscritto R,54 che dovevano essere predicati rispettivamente 
in occasione della prima domenica di Quaresima e della festa 
dell’Annunciazione. In entrambi viene riportato un exemplum 
narrato da Seneca nella lettera 59 che ha come protagonista 

50   PL 144, 831.
51  “Grauissime peccas quando ignoras”, cfr. Morrison 2012, II, 580.
52  Morrison 2012, II, 580.
53  Per uno studio approfondito del ruolo degli exempla all’interno dei 

sermoni si rimanda, tra gli altri, agli studi di Delcorno 1989 e Gregg 1997.
54  Si filius Dei es, dic. Mathei 4to capitulo (sermone 47, Ross 1940, 306-

313) e Maria invenisti graciam Luce primo capitulo, et omni euangelio 
hodiarno (sermone 49, Ross 1940, 318-326).



83“and þerfore seythe seneca”

Alessandro Magno. Secondo la ricostruzione della tradizione 
testuale dell’antologia edita da Ross, questi due sermoni non 
provengono dalla stessa collezione e non sono opera del medesimo 
autore; e infatti l’exemplum senecano che tramandano si presenta 
in due forme molto diverse tra loro. Di seguito riportiamo il 
testo dell’exemplum dei due sermoni seguito dal brano contenuto 
nell’epistola:

        (1) I rede in a cronicle þat Kynge Alexandre had a son called 
Sares. And euer-more when þat he shuld goo to anny gret 
batell, he toke þis child with hym to lerne hym þe fete of 
armes. So in batell þis child was hurte and fled vn-to a cite 
þer-by. And anon as þe peple saw hym, he was so fayre 
and so well araid þat þei called hym filius Iouis. Þat was 
a certeyn god called Iouis; and be-cause of his bewete þei 
seid þat he was is son. And anon þe child answered and 
seid, “Hoc vulnus manifestat oppositum – my vounde,” 
he seid, “sheveþ þe reuerse.” As qwo seyþ, “Had I be is 
son I had not be hurte.”55

        (2) Ensampull here-of telleþ Seneca, Epistola Nonagesima 
vjta, of Kyng Alisandur, þat hase he was aboute to besege 
a grett castell and a strong, he was greuously wounded 
with an arrowe. And whan þat he was most in ys peyne, 
he spake to is knyȝthes þat stode aboute hym, “ȝe sey all 
þat I am þe grett Goddes sonne of heven. But þis wounde 
þat I suffre sheweþ well þat I am a man and not God.”56

55  Ross 1940, 307. (Ho letto in una cronaca che il re Alessandro aveva un 
figlio di nome Sares. E ogniqualvolta doveva combattere una grande battaglia 
portava il figlio per insegnargli le prodezze delle armi. Così questo giovane 
fu ferito in battaglia e fuggì nei pressi di una città vicina. E non appena le 
persone lo videro, era così bello e ben armato, che iniziarono a chiamarlo figlio 
di Giove, poiché c’era una divinità chiamata Giove, e vista la sua bellezza 
dicevano che era suo figlio. E subito il giovane disse ‘Questa ferita dimostra il 
contrario, poiché se fossi suo figlio non sarei rimasto ferito’).

56  Ross 1940, 323. (Riguardo a ciò Seneca racconta un esempio, nella 
Lettera novantaseiesima, del re Alessandro, che mentre era in procinto di 
assediare una grande città fortificata, rimase gravemente ferito da una freccia. 



84 laura poggesi

        (3) Alexander cum iam in India vagaretur et gentes ne 
finitimis quidem satis notas bello vastaret, in obsidione 
cuiusdam Urbis, dum circumit muros et inbecillissima 
moenium quaerit, sagitta ictus diu persedere et incepta 
agere perseveravit. Deinde cum represso sanguine sicci 
vulneris dolor cresceret et crus suspensum equo paulatim 
obtorpuisset, coactus absistere “Omnes” inquit “iurant 
esse me Iovis filium, sed vulnus hoc hominem esse me 
clamat.”57

Rispetto al testo originale di Seneca notiamo subito che la 
versione del sermone 47 (1) è considerevolmente rielaborata: il 
protagonista della storia non è Alessandro, ma un suo presunto 
figlio di nome Sares, e la narrazione si differenzia in diversi punti 
pur mantenendo inalterato il messaggio finale espresso nelle 
parole di Alessandro-Sares. È bene sottolineare che qui Seneca 
non viene nominato, e l’autore del sermone si limita a dire di aver 
appreso la storia “in a cronicle”.

Molto diverso è il caso del sermone 49 (2), in cui l’aderenza al 
testo senecano è certamente maggiore, sebbene vengano omessi 
i dettagli sull’assedio della città e sulla gravità della ferita alla 
gamba di Alessandro, verosimilmente ritenuti poco rilevanti 
dall’oratore per gli scopi del sermone. Pare evidente come l’autore 
di questo testo conoscesse bene gli scritti di Seneca, infatti, non 
solo menziona il filosofo, ma dichiara quale delle sue opere ha 

E quando raggiunse il picco del dolore, parlò così ai suoi cavalieri, che erano di 
fronte a lui: ‘Voi tutti dite che sono il figlio del grande Dio del cielo. Ma questa 
ferita per cui sto soffrendo dimostra che sono un uomo e non Dio’).

57  EM VI, 59.12. (Alessandro, che già si muoveva in lungo e in largo per 
l’India e devastava con azioni di guerra popolazioni non abbastanza note 
neppure ai loro confinanti, essendo impegnato durante l’assedio di una città 
nel fare il giro delle mura per scoprirne i punti più deboli, pur colpito da una 
freccia, perseverò nel rimanere a lungo in sella e nel guidare la ricognizione. 
Poi, intensificatosi il dolore a causa del ristagno di sangue nella ferita ormai 
asciutta ed essendosi a poco a poco intorpidita la gamba pendente lungo il 
fianco del cavallo, si vide costretto a desistere. ‘Tutti’ egli disse ‘giurano che io 
sia figlio di Giove, ma questa ferita grida che sono soltanto un uomo’).



85“and þerfore seythe seneca”

utilizzato. Nonostante la generale fedeltà alla fonte, il compilatore 
interviene in modo sottile nell’exemplum senecano, scegliendo 
accuratamente le parole da utilizzare. Quando Alessandro dice 
di non essere “þe grett Goddes sonne of heven” non nomina 
Giove, ma pur servendosi di un epiteto comunemente attribuito 
anche alla divinità pagana, in questo contesto sembra riferirsi al 
“Dio dei Cieli” dei cristiani, in netto contrasto con quanto accade 
nel sermone 47, dove viene sottolineato “Þat was a certeyn god 
called Iouis”. Non è chiaramente possibile risalire alle fonti esatte 
dei sermoni, e dunque non possiamo stabilire con certezza se 
l’autore del sermone 49 sia anche responsabile della traduzione 
dell’exemplum, o se si sia servito di una versione già volgarizzata 
e modificata; tuttavia, il risultato è, a mio avviso, rappresentativo 
del processo di ricezione del materiale antico e pagano che viene 
attualizzato e adattato al contesto cristiano.

Concludiamo l’analisi di questi exempla con un’osservazione 
sulla loro versatilità. Nella sua lettera Seneca fa di Alessandro un 
modello di umiltà e di moderazione, poiché riesce a non cadere 
nelle tenebre dell’adulazione;58 il sermone 49 segue la stessa 
scia, e propone il re macedone come esempio di mansuetudine 
(mekenes) a seguito di una grande tribolazione. Il sermone 47 
offre invece un’interpretazione molto diversa, in quanto Sares è 
l’emblema del peccatore che, pur riconoscendo il proprio errore 
e predisponendosi al pentimento, simboleggia “Trewly þise 
fals ypocrites and bacbytors”.59 La stessa narrazione viene così 
utilizzata per dar voce a due messaggi diversi ma ugualmente 
forti del cristianesimo.

5. Conclusioni

Tra gli autori dell’antichità maggiormente apprezzati nel 
medioevo, Seneca occupa una posizione di rilievo, specialmente 

58  Cfr. EM VI, 59.13: “Pro sua quemquem portione adulatio infatua”. È 
opportuno sottolineare che non sempre Alessandro costituisce per Seneca un 
esempio positivo, si veda, ad esempio, EM X, 83.19.

59  Ross 1940, 306. (Davvero questi falsi ipocriti e delatori).



86 laura poggesi

tra gli oratori e i moralisti cristiani. Questo saggio si proponeva 
di analizzare le modalità di ricezione delle Epistulae Morales 
ad Lucilium nei sermoni in medio inglese tràditi in due 
manoscritti quattrocenteschi. In particolare, abbiamo concentrato 
l’attenzione sulle citazioni letterali delle EM e sull’utilizzo di 
un exemplum tratto dalle lettere. Il ruolo di auctoritas ricoperto 
da Seneca emerge chiaramente nel caso delle citazioni letterali, 
rigorosamente in latino ed esplicitamente attribuite al loro autore 
mediante espressioni come “seyng Seneka”. Qui il pensiero 
senecano viene accostato alle parole di autori cristiani, con le 
quali si amalgama completamente. Abbiamo poi visto come 
l’inserimento di un exemplum tratto dalle EM in due sermoni 
abbia prodotto risultati molto diversi: in un caso un exemplum 
rimaneggiato e probabilmente non più percepito come senecano, 
dato il mancato riconoscimento dell’autorialità; nell’altro una 
versione fedele all’originale ma sapientemente adattata alla 
dottrina cristiana.

I sermoni analizzati sono un esempio di come opere di autori 
pagani, con i dovuti adeguamenti, potevano essere interpretate in 
chiave cristiana e utilizzate per avvalorare la voce dei predicatori 
e persuadere i lettori/uditori di questi testi della validità del 
messaggio biblico. La ricerca ha ampi margini di sviluppo, per 
esempio, estendendo l’indagine ad altri sermoni o prendendo 
in considerazione i casi di citazioni erroneamente attribuite a 
Seneca. Uno studio più approfondito di florilegi o distinctiones 
da condurre parallelamente all’analisi dei sermoni può inoltre 
fornire importanti dettagli sulle possibili fonti da cui proveniva 
il materiale senecano utilizzato dagli oratori e stabilire eventuali 
relazioni, sebbene – data la complessità dei testi in questione – 
giungere a risposte definitive sembra un obiettivo ancora molto 
lontano dall’essere raggiunto.



87“and þerfore seythe seneca”

Bibliografia

Bernoulli, Carl Albrecht (Hrsg.). 1895. Hieronymus und Gennadius. 
De viris inlustribus. Freiburg i. B. und Leipzig: Akademische 
Verlagsbuchhandlung von J. C. B. Mohr.

Blaise, Albert. 1954. Dictionnaire latin-français des auteurs chrétiens. 
Turnhout: Brepols.

Bolgar, Robert R. 1954. The Classical Heritage and its Beneficiaries. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Coleman, Robert. 1974. “The Artful Moralist: A Study of Seneca’s 
Epistolary Style”. The Classical Quarterly 24/2, 276-289.

Delcorno, Carlo. 1989. Exemplum e letteratura tra medioevo e 
rinascimento. Bologna: il Mulino.

Delcorno, Pietro. 2020. “Classical Reception in Medieval Preaching: 
Pyramus and Thisbe in Three Fifteenth-Century Sermons”. In: 
Maarten De Pourcq et al. (eds.). Framing Classical Reception 
Studies: Different Perspectives on a Developing Field. Leiden: Brill, 
97-123.

DMLBS: Ashdowne, R. K. et al. (eds.). Dictionary of Medieval Latin 
from British Sources. Oxford: British Academy.

Faider, Paul. 1921. Études sur Sénèque. Gand: Van Rysselberghe & 
Rombaut.

Fedeli, Paolo. 2004. “Le lettere a Lucilio”. In: Teresa De Robertis, 
Gianvito Resta (a cura di). Seneca. Una vicenda testuale. Firenze: 
Mandragora, 203-209.

Forcellini, Egidio et al. 1864-1926. Lexicon Totius Latinitatis. Patavii: 
Typis seminarii.

Gregg, Joan Y. 1997. Devils, Women, and Jews. Reflections of the Other 
in Medieval Sermon Stories. Albany: State University of New York 
Press.

La Penna, Antonio. 2004. “I volti di Seneca”. In: Teresa De Robertis, 
Gianvito Resta (a cura di). Seneca. Una vicenda testuale. Firenze: 
Mandragora, 15-46.

Lapidge, Michael. 1988. “The Stoic Inheritance”. In: Peter Dronke 
(ed.). A History of Twelfth-Century Western Philosophy. Cambridge: 
Cambridge University Press, 81-112.

Mayer, Roland. 2015. “Seneca Redivivus. Seneca in the Medieval and 
Renaissance World”. In: Shadi Bartsch and Alessandro Schiesaro 



88 laura poggesi

(eds.). The Cambridge Companion to Seneca. Cambridge: 
Cambridge University Press, 277-288.

Mazzini, Ignazio. 1998. “La malattia conseguenza e metafora del 
peccato nel mondo antico, pagano e cristiano”. In: Enrico dal Covolo, 
Isidoro Giannetto (a cura di). Cultura e promozione umana: la cura 
del corpo e dello spirito nell’antichità classica e nei primi secoli 
cristiani: un magistero ancora attuale? Convegno internazionale di 
studi, Oasi “Maria Santissima” di Troina, 29 ottobre-1 novembre 
1997. Troina: Oasi, 159-172.

Momigliano, Arnaldo. 1950. “Note sulla leggenda del cristianesimo di 
Seneca”. Rivista Storica Italiana 62, 325-344.

Morrison, Stephen. 2012. A Late Fifteenth-century Dominical Sermon 
Cycle Edited from Bodleian Library MS e Musaeo 180 and Other 
Manuscripts. 2 vols. New York: Oxford University Press (Early 
English Text Society O.S., 338).

Nothdurft, Klaus D. 1963. Studien zum Einfluss Senecas auf die 
Philosophie und Theologie des zwölften Jahrhunderts. Leiden/Köln: 
Brill.

Pier Damiani. Sermones. Patrologia Latina 144, 505-924.
Reynolds, Leighton D. 1965. The Medieval Tradition of Seneca’s 

Letters. London: Oxford University Press.
Ross, Woodburn O. 1940. Middle English Sermons Edited from British 

Museum MS. Royal 18 B.xxiii. London/NewYork/Toronto: Oxford 
University Press (Early English Text Society, 209).

Serventi, Silvia. 2011. “La predicazione e le artes praedicandi”. In: 
Umberto Eco (a cura di). Il Medioevo. Cattedrali, cavalieri, città. 
EncycloMedia Publishers, 377-380.

Setaioli, Aldo. 2013. “La filosofia come terapia, autotrasformazione 
e stile di vita in Seneca”. In: Fabio Gasti (a cura di). Seneca e la 
letteratura greca e latina. Per i settant’anni di Giancarlo Mazzoli. 
Atti della IX Giornata Ghisleriana di Filologia Classica. Pavia, 22 
ottobre 2010. Pavia: Pavia University Press, 1-18.

Smalley, Beryl. 1963. “Moralists and Philosophers in the Thirteenth 
and Fourteenth Centuries”. In: P. Wilpert (Hrsg.). Die Metaphysik 
im Mittelalter: ihr Ursprung und ihre Bedeutung. Vorträge des II. 
Internationalen Kongresses für mittelalterliche Philosophie, Köln 
31.8.-6.9.1961. Im Auftrag der Société Internationale pour l’Etude 
de la Philosophie Médiévale. Berlin/New York: De Gruyter, 59-67.



89“and þerfore seythe seneca”

Solinas, Fernando. 2017. Seneca. Epistulae Morales ad Lucilium. 
Milano: Oscar Classici Mondadori. 2017.

Spencer, Helen L. 1993. English Preaching in the Late Middle Ages. 
Oxford: Clarendon Press.

Spencer, Helen L. 2004. “Sermon Literature”. In: A. S. G. Edwards 
(ed). A Companion to Middle English Prose. Cambridge: D. S. 
Brewer, 151-170.

Warner, George F., Gilson, Julius P. 1921. Catalogue of Western 
Manuscripts in the Old Royal and King’s Collections. 4 vols. 
London: The Trustees. [vol. II].

Wenzel, Siegfried. 1994. Macaronic Sermons: Bilingualism and 
Preaching in Late-Medieval England. Ann Arbor: University of 
Michigan Press.

Wenzel, Siegfried. 1995. “The Classics in Late-Medieval Preaching”. 
In: Andries Welkenhuysen et al. (eds.). Medieval Antiquity. Leuven: 
Leuven University Press, 127-143.




