
Carla Riviello

LA RICEZIONE DEL MITO NELL’OLD ENGLISH 
BOETHIUS: IL PIACERE DI RACCONTARE 

IL ‘FALSO’ PER AFFERMARE IL ‘VERO’ 

In the Old English Boethius, references to myth are often introduced or 
accompanied by the clarification that they are untrue stories, but necessary to 
explain important truths. This attitude, common to medieval Christendom, is 
made explicit on several occasions in the Old English Boethius. Respecting 
the function proposed in the original, the mythological material is then 
reworked through omissions and additions to suit the specific reception the 
work would have had in Anglo-Saxon England in the Alfredian period. The 
comparison with the possible sources studied by the critics offers interesting 
conjectures, while the analysis of individual passages seems to reveal peculiar 
translation strategies in the repositioning of episodes involving figures such 
as Orpheus, Hercules or the giants. The aim of this article is to investigate 
which translation strategies are adopted for the representation of the myth 
in the vernacular reworking: beyond didactic requirements, it seems to be 
guided by the fascination of these ancient tales, which are set in worlds that are 
geographically and chronologically unknown, tales whose reality is not to be 
believed, but which the author presents in detail, sharing with the audience the 
pleasure of extraordinary and astonishing stories.

Nel De consolatione philosophiae (DCP)1 Boezio utilizza il mito 
come strumento esemplificativo per illustrare le proprie riflessioni 
affidate alle parole della consolatrice Filosofia.2 Talvolta si tratta 
di brevi accenni, come quello riservato a Busiride ucciso da 
Ercole (II p 6,10), ai giganti che tentano di spodestare Giove (III p 
12,24) o all’Idra di Lerna (IV p 6,3); talaltra, per rafforzare le tesi 

1  Cfr. Moreschini 2005, cui si rimanda anche per le citazioni nelle pagine 
successive.

2  Sull’uso della mitografia nei testi dell’età tardo antica si veda Chance 
1994, in particolare 1-43; con specifico riferimento all’opera di Boezio, 
O’Daly 1991, 178-235.

Filologia Germanica – Germanic Philology 17 (2025), 7-29. 
DOI: 10.14672/fg.3141



8 carla riviello

esposte in prosa, singoli metri sono dedicati al racconto sintetico 
e allusivo di episodi noti: la tragica vicenda di Orfeo ed Euridice 
(III m 12), l’incontro tra Circe e Ulisse e la trasformazione dei 
marinai in animali (IV m 3); oppure sono riassunte le vicende più 
salienti di Agamennone, Ulisse ed Ercole (IV m 7).

Nella relativa traduzione alfrediana in inglese antico, l’Old 
English Boethius (OEB),3 con l’unica eccezione dell’ultimo metro 
citato,4 questi passi sono riproposti rispettando sostanzialmente la 
funzione dell’originale;5 tuttavia nell’esigenza di contestualizzare 
con più precisione personaggi e azioni mitologici, appartenenti 
a una cultura sostanzialmente estranea al mondo anglosassone, 
il testo in volgare sfrutta i passi dedicati al mito per inserire 
brevi notazioni didattico esplicative, per ampliare il racconto con 
dettagli e particolari che esulano dalla fonte e che spesso risultano 
assenti anche nella ricca tradizione dei commentari.6

3  Cfr. Godden, Irvine 2009, cui si rimanda, oltre che per le successive 
citazioni dal testo, anche per una più ampia introduzione all’opera. Per i dubbi 
relativi alla presunta paternità alfrediana della traduzione si veda la sintesi fornita 
da Phillips 2016, 221 e le relative indicazioni bibliografiche. Considerando che 
la critica colloca comunque nel contesto della corte alfrediana la composizione 
dell’OEB, come prodotto di un progetto culturale attribuito al sovrano, anche 
in questa sede si associa all’opera il nome del re. Perplessità sull’effettiva 
esistenza di un simile progetto patrocinato da Alfredo sono state formulate da 
Godden 2013, mentre per una presentazione del cosiddetto canone alfrediano 
si rimanda a Bately 2015.

4  Nel carme Boezio cita eroi mitologici per rafforzare l’invito a scegliere 
in autonomia la fortuna degna della propria virtus, mentre Alfredo si limita ad 
ampliare i versi conclusivi per celebrare la condotta di ideali “wisan menn” 
(IV m 7, 32-35 = B 40, 61-72). Sui possibili motivi sottesi a questa esclusione 
si vedano le ipotesi di Donaghey 1964, 41; Bately 1990, 52 e 70 n. 52; Irvine 
2003, 179. È comunque appena il caso di ricordare come l’OEB rielabori il 
testo di Boezio con ampliamenti e omissioni guidati da articolate strategie 
traduttive, cfr., tra gli altri, Discenza 2005.

5  La selezione dei passi utili ai fini della presente indagine include le 
sezioni più significative per estensione e modalità di elaborazione, cfr. in 
merito anche O’Daly 1991, 178 per il DCP e Brinegar 2000, 60-99 per l’OEB.

6  Sulla tradizione dei commentari all’opera di Boezio si vedano soprattutto 
Love 2015, nonché la recente edizione curata da Godden et al. 2024. 
Sull’impossibilità di individuare con precisione testi e codici consultati per 



9la ricezione del mito nell’Old English Boethius

Nella successione delle varie citazioni, in primo luogo il 
traduttore mostra progressivamente la necessità di giustificare 
in modo sempre più esplicito origine e valenza dei racconti 
mitologici inseriti nell’opera.

Nel primo dei passi individuati, quello relativo a Busiride (B 
16,71-79),7 Alfredo si limita a tradurre “accepimus” con “we 
geleornodon” ‘abbiamo saputo’ (II p 6,10 = B 16,71), introducendo 
il racconto come una storia appresa da altri. 

Nell’episodio dedicato ai giganti, invece, la frase introduttiva di 
Boezio “Accepisti [...] in fabulis” (III p 12,24) nel testo in inglese 
antico diventa “Hwæt ic wat þæt ðu geherdest oft reccan on ealdum 
leasum spellum” (B 35,116-117). In questo caso il significato di 
‘apprendere, essere venuto a conoscenza di’ rappresentato dal 
verbo latino si dilata in una formula che sembra voler esplicitare 
in modo dettagliato le varie fasi di questo processo: ‘ecco, io 
so che tu hai sentito raccontare di’ e ciò che proviene dal mito, 
la fabula deve essere inteso come ‘vecchie storie false’.8 La 
condanna morale verso questo tipo di racconti viene ribadita poi 
in un passo di raccordo che conclude la narrazione della vicenda 
mitologica per passare al racconto ‘vero’ in cui agiscono i giganti 
citati, invece, nelle Sacre Scritture:

Ðillice leasunga hi worhton, and mihton eaðe secgan soðspell gif 
him þa leasunga næron swetran, and þeah swiðe gelic þisum. (B 
35,126-128)

la redazione dell’OEB si vedano in particolare Otten 1964; Donaghey 1964; 
Wittig 1983; Bolton 1986; Brinegar 2000; Godden, Irvine 2009, I 49-79; Fox 
2014; Hobson 2017.

7  Si ripropongono le sigle di Godden, Irvine 2009: B indica la versione 
contenuta nell’Oxford, Bodleian Library, MS 180, dove l’intero testo è tradotto 
in prosa; un’altra redazione, C, è nel London, British Library, Cotton MS Otho 
A.vi, dove la maggior parte dei metri è riproposta in versi. Si seguirà la lezione 
di B, considerando che i due testi non presentano divergenze significative ai 
fini dell’analisi condotta in questa sede. Sui rapporti tra le due redazioni si 
veda in particolare Irvine 2018.

8  Nelle glosse fabula è spiegata come fabulis gentilium, cfr. Godden et al. 
2024.



10 carla riviello

(Tali erano le false storie che hanno inventato, e avrebbero potuto 
facilmente raccontare una storia vera, proprio molto simile a 
queste, se la menzogna non fosse stata più dolce per loro.)

La dolcezza attribuita a questi racconti, per quanto ingannevole 
e quindi stigmatizzata, sembra però anche indicare il fascino 
esercitato sul traduttore da simili “leasunga”. Si tratterebbe di 
una sorta di ambivalenza nei confronti di narrazioni interessanti, 
gradevoli e che tuttavia professano credenze pagane, estranee 
all’etica cristiana sostenuta da Alfredo.9

L’ascrizione del mito alla sfera della falsità comporta anche 
l’impiego di costruzioni verbali atte a esplicitare la non veridicità 
del narrato: la perifrasi costituita da sceolde seguito spesso da 
bēon (B 35,118,119 etc.) o da altro verbo lessicale (B 35,123,124 
etc.).10 

Nell’introduzione all’episodio dedicato a Orfeo, in un passo 
che chiude il medesimo capitolo (DCP III p 12,37 e m 12 = OEB 
B 35, 185-254), Alfredo ritorna sull’argomento per spiegare la 
propria posizione: 

Þeah we nu scylon manega and mistlice bisna and bispell reccan, 
þeah hangað ure mod ealne weg on þam ðe we æfterspiriað. Ne 
fo we na on þa bisena and on bispel for þara leasana spella lufan, 
ac forþam þe we woldan mid gebeacnian þa soðfæstnesse, and 
woldon þæt hit wurde to nytte þam geherendon. (B 35, 185-189)

(Eppure ora dobbiamo illustrare numerosi e svariati racconti 
esemplificativi e paradigmatici, così che la nostra mente 
sia concentrata sempre su quanto chiederemo dopo. Non 
accoglieremo questi racconti esemplificativi e paradigmatici 
per amore di storie false, ma perché attraverso essi vogliamo 
illustrare la verità e vogliamo che siano utili a chi li ascolterà.)

9  Si vedano in merito le considerazioni di Irvine 1996, 39, nonché Hunter 
1974, per una disamina sulla ricezione del mondo classico nell’Inghilterra 
anglosassone.

10  Per queste costruzioni si veda Mitchell 1985, § 2037.



11la ricezione del mito nell’Old English Boethius

Queste storie, evidentemente lontane dalla verità della dottrina, 
possono dunque essere funzionali come esempi, bīsen, o parabole, 
bīspel; il traduttore si preoccupa di negare una condiscendenza 
fine a se stessa, un amore verso racconti menzogneri, “leasana 
spella lufan”, per rivendicarne piuttosto l’utilità. Quindi, 
riprendendo la fonte (III p 12, 38), cita Platone in merito ai criteri 
da seguire per scegliere esemplificazioni pertinenti alla tesi che si 
sta dimostrando:

Ic gemunde nu rihte þæs wisan Platones lara suma, hu he cwæð 
þæt se mon se ðe bispell secgan wolde, ne sceolde fon on to 
ungelic bispell þære spræce þe he þonne sprecan wolde. (B 
35,190-192)

(Ho ricordato poco fa alcuni insegnamenti del saggio Platone, di 
come diceva che chi desiderava citare un esempio non doveva 
prenderne uno troppo dissimile dal discorso che poi avrebbe 
pronunciato.) 

Con questi ampliamenti Alfredo definisce il pratico atteggiamento 
selettivo, critico, razionale che il buon credente deve assumere 
rispetto alla materia mitologica, ovvero rispetto all’ingombrante 
eredità di un mondo pagano troppo ricco di suggestioni e 
bellezza per essere rifiutato in toto, per non essere accolto anche 
nell’Inghilterra anglosassone.11 

In questa prospettiva il lungo avvincente racconto dell’arpista 
disperato per la morte della propria sposa è collocato all’interno 
di una cornice che inizia con la necessaria premessa “We sculon 
get of ealdum leasum spellum ðe sum bispell reccan” (197-198) 
‘Racconteremo di vecchie storie menzognere che illustrano tale 
esempio’, e che si conclude con “Ðas leasan spell lærað” (247) 
‘queste storie menzognere ci insegnano’, frase di raccordo per 

11  La falsità del racconto proposto è comunque sottolineata anche nelle 
glosse: la fabula citata in III m 12,52 è accompagnata da spiegazioni come 
carmen fabulosus o figmento poetico, cfr. Godden et al. 2024. D’altro canto 
Agostino aveva affrontato l’argomento nei Soliloquia II,19-20 e 29.



12 carla riviello

il commento finale. All’inizio della narrazione, inoltre, frasi 
introduttive rimandano alla trasmissione di informazioni e notizie 
pervenute dal racconto di altri, mentre la non veridicità del racconto 
è sottolineata più volte dall’impiego di perifrasi costituite da sceolde 
+ infinito: “Ða ongann mon secgan” (201) ‘Allora iniziarono a 
dire’, “Þa sædon hi þæt ðæs hearperes wif sceolde acwelan” (205-
206) ‘dicevano che la moglie dell’arpista fosse morta’, etc.

Un’analoga impostazione è rilevabile anche nel consistente 
ampliamento del carme dedicato a Circe e Ulisse (IV m 3 = B 38,1-
49). La ‘digressione’ mitologica è segnalata da una affermazione 
atta a rilevare la valenza esemplificativa del racconto che sta per 
essere presentato, nonché la necessaria pertinenza – già indicata 
da Platone – con l’argomento appena trattato:

Ic þe mæg reccan of ealdum leasum spellum sum swiðe anlic 
spell þære spræce þe wit nu ymbe spræcon. (B 38, 1-2)

(Io ti posso narrare, tra vecchie storie mendaci, un racconto 
assolutamente pertinente al discorso che abbiamo appena tenuto.)

Ma in questo caso si aggiunge anche una spiegazione in chiave 
evemeristica del mito: gli antichi veneravano divinità che erano 
in origine semplicemente uomini potenti, capi, sovrani. Così nel 
presentare la genealogia di Circe, abitante dell’isola sulla quale 
Ulisse e i suoi approdano dopo una tempesta, si precisa:

þa wæs þær Apollines dohtor, Iobes suna. Se Iob was hiora 
cyning, and licette þæt he sceolde bion se hehsta god, and þæt 
dysige folc him gelyfde forþam ðe he was cynecynnes and hi 
nyston nænne oðerne god on þæne timan, buton hiora cyningas 
hi weorþodon for godas. (B 38, 11-15)

(Qui abitava la figlia di Apollo, figlio di Giove. Questo Giove 
era il loro re, e fingeva di essere il dio supremo, e quel popolo 
stolto gli credeva perché questi era di stirpe reale ed essi non 
conoscevano a quei tempi nessun altro dio, se non i loro sovrani 
che veneravano come divinità.)



13la ricezione del mito nell’Old English Boethius

La falsità della vicenda è ribadita poi, come di consueto, con 
l’uso di costruzioni del tipo sceolde + infinito, talvolta precedute 
da verba dicendi; quindi, nel passaggio dalla presentazione dei 
personaggi al racconto vero e proprio, si definisce nuovamente il 
contesto:

 Ða ongunnon lease men wyrcan spell and sædon þæt [...]. Sume 
hi sædon þæt hio sceolde forsceoppan to leon [...]. (B 38, 27-31)

(Allora uomini bugiardi iniziarono a inventare storie e dicevano 
che [...]. Dicevano che alcuni li avesse trasformati in leoni [...].)

Infine all’inizio del commento:

Hwæt þa menn þe ðisum leasungum gelefdon, þeah wisston þæt 
hio mid þam drycræfte ne mihte þara monna mod onwendan 
þeah hio þa lichoman onwende. (B 38,41-43)

(Così, coloro che credevano a queste falsità, nondimeno sapevano 
che ella non avrebbe potuto mutare la mente di quegli uomini con 
la magia, seppure ne aveva mutato il corpo.)

Rispetto alla rielaborazione della storia di Orfeo, qui Alfredo 
sembra insistere con maggiore veemenza sulla falsità del narrato. 
Condividendo un approccio comune alle fonti patristiche recepito 
anche nell’Inghilterra anglosassone, aggiunge un ulteriore 
elemento per comprendere l’origine del mito e rilevarne dunque 
l’aspetto mistificatorio.12 Esplicita una sorta di complicità 
con il proprio auditorio: i riferimenti spregiativi verso questo 
popolo stolto “þæt dysige folc”, vissuto in tempi lontani “on 
þæne timan”, verso questi bugiardi “lease men”, che credevano 
agli dèi, indicano la necessaria distanza da tenere verso simili 
credenze, ed esplicitano la superiorità di quanti vivono secondo 

12  Si pensi per esempio ad Agostino nel De civ. Dei, VII,18; oppure a 
Beda, HEGA I, 15, 2, che colloca Odino come capostipite delle prime famiglie 
regnanti sull’isola conquistata ovvero alla presenza di nomi di divinità nelle 
discendenze reali, cfr. in proposito Sisam 1953; Dumville 1976; Davis 1992.



14 carla riviello

i princìpi del vero Dio. Alla fine del racconto non si ribadisce 
la valenza esemplificativa del mito, ma si preferisce sottolineare 
l’inconsistenza degli incantesimi di Circe, rilevando che 
paradossalmente il sortilegio della maga era così inefficace da 
apparire inutile anche a quanti credevano alle menzogne.13 

Queste notazioni sembrano completare le necessarie indicazioni 
perché i fruitori dell’opera possano recepire il mito secondo le 
giuste modalità. Nell’ampliare il riferimento all’Idra (IV p 6,3 = 
B 38, 89-98), infatti, il traduttore, ritenendo forse ormai superfluo 
ribadire l’appartenenza della vicenda a un contesto di falsità, si 
limita a precisare: “Swa swa mon on ealdspellum secgð [...]” (89) 
‘così si dice in vecchie storie’. 

Nel perimetro disegnato da queste ‘linee-guida’, da questa 
sorta di direttive ideologico-didascaliche, la rielaborazione di 
storie mitologiche produce racconti che però tradiscono l’interesse 
suscitato nel traduttore da queste storie ‘esotiche’, confutano 
nei fatti l’amore esplicitamente negato verso questa materia, e 
sembrano utilizzare il rigore della chiarezza espositiva necessaria 
al principio del prodesse, per soddisfare esaustivamente anche 
quello del delectare.

Indipendentemente dalla loro estensione questi ampliamenti 
mitologici sono costruiti seguendo sempre una suddivisione in tre 
sezioni: presentazione dei personaggi nel loro contesto abituale, 
racconto dell’episodio significativo, commento morale con 
eventuale esplicitazione della valenza esemplificativa.

Così nel passo dedicato a Busiride, rispetto alla stringata 
allusione di Boezio: “Busiridem accepimus necare hospites 
solitum ab Hercule hospite fuisse mactatum” (II p 6,10), si spiega:

We leornodon eac be þam wælreowan Bosiridem se was on 
Egiptum. Þæs leodhatan gewuna was þæt he wolde ælcne cuman 
swiðe arlice underfon and swiðe swæslice wið gebæran þonne he 

13  Presumibilmente un simile atteggiamento nasce anche dall’esigenza di 
demonizzare la magia del personaggio, cfr. Riviello 2022, 141, nonché Kaiser 
1964, 200, sul topos dell’inefficienza del filtro di Circe anche nella cultura 
classica.



15la ricezione del mito nell’Old English Boethius

him ærest to com, ac eft ær he him from cerde he sceolde beon 
ofslægen. And þa getydde hit þæt Erculus Iobes sunu com to him. 
Þa wolde he don ymbe hine swa swa he ymbe manigne cuman ær 
dyde, wolde hine adræncan on þære ea þe Nilus hatte. Þa wearð 
he stengra and adrencte hine, swiðe ryhte be Godes dome, swa 
swa he manigne oðerne ær dyde. (B 16, 71-79)

(Noi abbiamo saputo del crudele Busiride che era in Egitto. 
Era abitudine del tiranno ricevere con tanti onori i visitatori e 
comportarsi con loro in modo molto piacevole quando arrivavano 
per la prima volta, ma poi prima che partissero li avrebbe uccisi. 
Accadde che Ercole il figlio di Giove andò da lui. Quindi 
pianificò di fare come aveva fatto per gli altri visitatori, intendeva 
annegarlo nel fiume chiamato Nilo. Poi [Ercole] mostrò di essere 
più forte e annegò lui, in modo giusto secondo il giudizio di Dio, 
come egli aveva fatto prima con molti altri.)

La figura è citata per mostrare la velleità del potere di quei capi 
comunque incapaci di sottrarsi alla medesima tragica sorte che 
essi stessi hanno inflitto ad altri. La suddetta struttura tripartita, 
facilmente individuabile, dispone in un unico coerente racconto 
elementi della vicenda che la critica in parte ha riconosciuto nella 
documentazione di commentari e glosse, in parte ha attribuito a 
tradizioni non tramandate.14 Indiscutibile però appare la vivacità 
di una narrazione che coinvolge in modo immediato il pubblico 
nella medesima visione morale dell’autore: Busiride è connotato 
subito come un crudele tiranno, un uomo odiato dalla gente, 
wælrēow, lēodhata; la sua subdola perfidia è amplificata da 
pertinenti costruzioni avverbiali come “swiðe arlice [...] and swiðe 
swæslice”, che ne definiscono la falsa benevolenza nell’accogliere 
le vittime; la serrata concatenazione degli avvenimenti definisce 

14  Si vedano in particolare Bately 1990, 54 e 73 n. 76; Brinegar 2000, 60-
65, nonché Irvine 2003, 172-174. È appena il caso di rilevare come nell’OEB 
per il personaggio storico di Attilio Regolo, citato da Boezio come altra figura 
esemplificativa – incatenato dai Cartaginesi, che egli stesso aveva incatenato 
in precedenza – (II p 6,11), non si aggiunga nessun particolare, se non la breve 
indicazione “foremæra heretoga” (B 16, 79) ‘console famoso’.



16 carla riviello

il principio del contrappasso esplicitato dal parallelismo delle 
frasi che ribadiscono il reiterato comportamento del tiranno in 
relazione e alla sorte che avrebbe dovuto subire Ercole “swa swa 
he ymbe manigne cuman ær dyde”, e alla sorte che ha subito 
invece proprio Busiride “swa swa he manigne oðerne ær dyde”; 
l’epilogo della vicenda, infine, è giudicato giusto anche in una 
prospettiva cristiana, “swiðe ryhte be Godes dome”.15          

Analogamente Ercole figlio di Giove compare come 
protagonista nel riferimento all’Idra. Nel DCP l’immagine del 
mostro dalle teste ricrescenti serve per spiegare la complessità 
del problema posto da Boezio a Filosofia – perché i malvagi sono 
premiati nella vita, mentre i giusti subiscono dei torti –: “Talis 
namque materia est, ut una dubitatione succisa innumerabiles 
aliae velut hydrae capita succrescant, nec ullus fuerit modu nisi 
quis eas vivacissimo mentis igne coerceat” (IV, p 6,3). Nell’OEB 
la metafora è pienamente recepita anche con l’allusione al fuoco 
dell’intelletto, ma è dato spazio parimenti alla concreta azione 
dell’eroe forte e arguto:

Swa swa mon on ealdspellum secgð þæt an nædre wære þe 
hæfde nigan heafdu, and simle gif mon anra hwilc of aslog þonne 
weoxon þær siofon of þam anum hæfde. Ða gebyrede hit þæt ðær 
com se foremæra Erculus to, se was Iobes sunu. Þa [ne] mihte he 
geþencan hu he mid ænige cræfte ofercuman sceolde, ær he hi 
bewæg mid wuda utan and forbernde þa mid fyre. Swa is þisse 
spræce ðe þu me æfter ascast. Uneaþe hyre cymð ænig mon of, 
gif he ærest on cymð, ne cymð he [næfre] to openum ende buton 
he hæbbe swa scearp andget [swaþær] fyr. (B 39, 89-98)

(Così raccontano in vecchie storie, c’era un serpente che 
aveva 9 teste e sempre se qualcuno ne tagliava una di queste 
ne crescevano 7 da quell’unica testa. Accadde poi che il famoso 
Ercole, figlio di Giove, arrivasse lì. Non riusciva a pensare con 
quali strumenti avrebbe potuto vincerlo, prima di coprirlo con 
della legna e bruciarlo con il fuoco. Così è con questo argomento 

15  Cfr. in merito Grinda 2000, 239, nonché Irvine 2003, 174.



17la ricezione del mito nell’Old English Boethius

di cui mi hai chiesto prima. Difficilmente uno può uscirne se ci 
entra, non troverà mai una conclusione chiara a meno che non ci 
arrivi con l’intelletto tagliente come il fuoco.)

Dettagli puntuali che trovano solo parziali corrispondenze 
nella tradizione glossografica e nelle fonti classiche del mito,16 
esplicitano la metafora e ne facilitano evidentemente la fruizione, 
ma soprattutto creano un breve racconto che offre una piacevole 
pausa rispetto alla fatica necessaria per la comprensione dei 
complessi ragionamenti esposti nell’opera.

Ancor più articolato appare l’ampliamento suggerito da un 
laconico accenno boeziano ai giganti: “Accepisti, inquit, in fabulis 
lacessentes caelum Gigantas; sed illos quoque, uti condignum 
fuit, benigna fortitudo disposuit” (III p 12,24). Catalogato da 
alcune glosse come metonimia17 e finalizzato a mostrare come 
la bontà divina disponga tutto nel modo giusto, sconfiggendo 
tentativi di sopraffazione, questo passo del DCP nella versione 
in volgare si sviluppa in un duplice racconto: alla ribellione 
dei giganti mitologici contro Giove (B 35, 116-126) segue il 
racconto biblico della costruzione della torre di Babele, promossa 
dal gigante Nemrod18 (B 35, 128-138). È stato notato come un 
simile parallelismo sia suggerito anche da una glossa al passo 
boeziano.19 La documentazione insulare manifesta comunque 

16  Bately 1990, 52-53; Brinegar 2000, 66-71; Irvine 2003, 174-176; 
Godden et al. 2024.

17  Cfr. Godden et al. 2024.
18  È forse opportuno ricordare come nella Genesi si citi il potens Nemrod, 

fondatore del regno di Βabilonia (10,8-10), senza riferimenti alla costruzione 
della torre (11,1-9); la tradizione successiva – cfr. per es. Agostino De civ. 
Dei XVI 3,4,11, o Isidoro Etymol. VII 6,22, XIV 3,12, XV 1,4 – compie un 
processo di conflazione, attribuendo a Nemrod anche lo status di ‘gigante’.

19  Si tratta della frase: “loquitur secundum fidem gentilium uel ueritatem 
tangit quando diuisio linguarum facta est”, cfr. Otten 1964, 131-132; Godden, 
Irvine 2009, II 409; Godden et al. 2024, III p xii, 940-941; Brinegar 2000, 78-
81 individua potenziali parallellismi anche con Ambrogio, Liber Noe et arca e 
con Avito, De diluvio mundi.  



18 carla riviello

una significativa familiarità verso queste figure collocate in 
una posizione intermedia tra umano e divino, presenti in modo 
trasversale nei tre ambiti principali dalla cui riuscita stratificazione 
e combinazione è sorta la cultura anglosassone: la dottrina 
cristiana, la tradizione classica, nonché ovviamente l’arcaico 
immaginario germanico. Nel Beowulf, per esempio, compaiono 
come discendenti di Caino (112-113); sono associati più volte 
all’antichità di spade pregiate, eald sweord eotenisc (1558, 2616, 
2979), alla preziosità della fattura di armi straordinarie, giganta 
geweorc (1562), enta ǣrgeweorc (1689) ‘opere dei giganti’; si 
descrive poi la vicenda biblica dei giganti uccisi dal Diluvio 
Universale (1687-1692a) perché incisa sull’elsa della spada con 
cui Beowulf ha ucciso la madre di Grendel; infine la formula enta 
geweorc è impiegata per indicare e la tana del drago (2717) e il 
tesoro ivi custodito (2774).20 E d’altro canto la pluralità di istanze 
legate alla rappresentazione dei giganti è evidente anche nella 
ricorrenza di questa formula usata, sempre in modo pertinente, in 
più poemi anche molto diversi per tematica e stile, per indicare 
opere in pietra o manufatti artigianali sempre straordinari, 
mirabili, appartenenti a un antico indistinto passato.21 

Anche in questo caso il racconto nell’insieme presenta una 
struttura coesa, lineare e originale, ricca di informazioni che da un 
lato indicano la conoscenza enciclopedica del traduttore, dall’altro 
mostrano come tali conoscenze siano abilmente combinate per 
costruire una narrazione densa, piena di notizie che attraggono 
l’attenzione del pubblico e lo conducono più agevolmente a 
comprendere la valenza morale degli episodi.22 Sia nella falsa 
storia pagana che nella vera storia biblica i giganti mirano a 
sovvertire l’ordine costituito, non riconoscono cioè quell’autorità 
superiore che Boezio definisce benigna fortitudo, e in entrambi i 

20  Per i riferimenti al Beowulf, oltre all’edizione Fulk et al. 2009, si vedano 
anche Lerer 1991,158-194 e 233-240; Pasternack 1997, 182-189, nonché 
Cronan 1993 e Neidorf 2015.

21  Frankis 1973; Riviello 2019.
22  Per le indagini sulle possibili fonti cfr. anche Donaghey 1964, 34 e 52-

53; Brinegar 2000, 71-85.



19la ricezione del mito nell’Old English Boethius

casi la divinità annienta i potenziali usurpatori. 
Contro Giove il motore dell’azione sembra essere determinato 

dall’invidia: “Þa sceolde þam gigantum ofþincan þæt [...]” (123) 
‘I giganti sarebbero stati invidiosi perché [...]’.23 Per Nemrod e 
i suoi, invece, non c’è alcun accenno alla superbia citata dalla 
tradizione,24 forse perché la morale era nota, forse per rendere 
più stringente il parallelismo dei racconti; l’azione è presentata 
subito come dysig (128) ‘stolta’, lontana dall’acquisizione di quel 
wīsdōm tanto caro ad Alfredo. E stolti devono apparire anche gli 
scopi dei profanatori: “hi woldon witon hu heah hit wære to þam 
hefone and hu þicke se hefon wære and hu fæst, oððe hwæt þær 
ofer wære” (133-134) ‘volevano sapere a quale altezza fosse il 
cielo, quanto era spesso, quanto solido e cosa ci fosse sopra’. 
Questo elenco, che non trova alcun riscontro nelle fonti, pone 
delle domande puntuali evidentemente non lecite se la punizione 
è presentata come atto naturale, ovvio, “swa hit cynn was” (135), 
in linea con il boeziano “uti condignum fuit”. 

Estremamente vivaci appaiono anche le due scene di 
annientamento. Il pagano Giove scatena gli agenti atmosferici 
che domina, distrugge i giganti e le loro opere, geweorc, in una 
descrizione che sembra rimandare al tema della natura selvaggia, 
ampiamente rappresentato nella poesia dell’inglese antico:25 “Þa 
sceolde he sendan þunras and lygetu and windas, and towyrpan 
eall hira geweorc mid, and hi selfe ofslean” (124-126) ‘Quindi 
avrebbe inviato tuoni e fulmini e venti, e distrutto completamente 
la loro opera e ucciso gli stessi giganti’. È invece il ‘potere divino’ 
“godcunda anweald” a distruggere la torre prima che fossero riusciti 
a completarla, “ær hi hit fullwyrcan moston” (135-136), nonché a 
uccidere molti tra i costruttori e a dividere gli idiomi (136-137). 

23  Brinegar 2000, 83 e Godden, Irvine 2009, II s.v., intendono il verbo 
ofþincan 123 come ‘to be envious’, mentre in Bosworth, Toller 1898-1972, 
s.v., si presenta la generica definizione ‘to cause displeasure or offence’.

24   Cfr. Otten 1964,132, nonché supra per Agostino e Isidoro.
25  Il confronto è suggerito anche da Frankis 1973, 261-263.



20 carla riviello

Il parallelismo dei contesti avvalora, dunque, la funzionalità 
del mito, ne legittima l’uso e rafforza l’ammonimento finale:

Swa gebyreð ælcum þara ðe winð wið þam godcundan anwealde. 
Ne gewexð him nan weorðscipe an þam, ac wyrð se gewanod þe 
hi ær hæfdon. (B 35, 138-140)   

(Così accade a ciascuno che si oppone al potere divino. Non 
aumenta per questo in alcun modo il loro onore, anzi diminuisce 
quello che avevano acquisito prima.)

L’esortazione prescrittiva si completa spiegando ai potenziali 
ribelli come, oltre a non trarre nessun vantaggio da questo 
comportamento, perderanno anche quello che avevano 
precedentemente ottenuto. Una simile funesta previsione 
che anticipa, come si vedrà, la morale sottesa all’episodio di 
Orfeo, sembrerebbe assumere anche le caratteristiche di una 
stigmatizzazione destinata a potenziali nemici della corte, a quanti 
tramano per spodestare il legittimo sovrano, o aspirano a ricoprire 
ruoli e poteri che non competono loro.

Il piacere del racconto, la capacità di organizzare una narrazione 
interessante e convincente guidano, infine, in modo ancor più 
significativo, la rielaborazione di quei passi in cui già Boezio 
concede ampio spazio alla materia mitologica: il metro III, 12, 
dedicato a Orfeo ed Euridice e il IV, 3, dedicato a Circe e Ulisse.26

In Boezio la rievocazione del mito di Orfeo serve per mostrare 
come sia necessario non voltarsi mai indietro verso la materia 
se si vuole raggiungere il ‘sommo bene’: l’oscurità del mondo 
materiale impedisce di raggiungere la luce della spiritualità e 
annulla il percorso già compiuto.27 Alfredo, seguendo questa 

26  Per la rielaborazione del mito di Circe e Ulisse nell’OEB, non trattata in 
questa sede, si rimanda a Irvine 1996; Grinda 2000; Riviello 2022, 125-147.

27  Per un’analisi articolata del metro boeziano si vedano Lerer 1985, 154-
165 e O’Daly 1991, 188-207; per una valutazione più ampia della ricezione 
medievale di Ovidio in generale e del mito di Orfeo in particolare si rimanda 



21la ricezione del mito nell’Old English Boethius

linea interpretativa, combina elementi che sembrano essere stati 
attinti da più fonti per riproporre la propria personale versione del 
racconto (B 35, 195-254).28 

In primo luogo la centralità attribuita nell’OEB all’arte del 
protagonista emerge dall’uso ricorrente dell’appellativo hearpere 
per Orfeo, chiamato con il nome proprio solo all’inizio e alla fine; 
frequente anche l’impiego di forme corradicali come il verbo 
hearpian o i sostantivi hearpe, hearpunga; Euridice, invece, citata 
per nome solo all’inizio, è poi soprattutto indicata come wīf. Così, 
nella solita struttura tripartita, la presentazione dei personaggi 
tralascia riferimenti genealogici per concentrarsi piuttosto sui 
ruoli e sulle qualità dei due sposi:

Hit gelamp gio þætte an hearpere was on þære þeode þe Ðracia 
hatte, sio was on Creca rice. Se hearpere was swiðe ungefræglice 
god, þæs nama wæs Orfeus. He hæfde an swiðe ænlic wif, sio 
was haten Eurudice. Ða ongann mon secgan be þam hearpere 
þæt he mihte hearpian þæt se wuda wagode and þa stanas [hy 
styredon] for þam swege, and wilde deor þær woldon to irnan 
and standon swilce hi tame wæron, swa stille þeah hi men oððe 
hundas wið eodon þæt hi na ne onscunedon. (B 35, 198-205)

(Accadde molto tempo fa, un arpista viveva nella regione che 
è chiamata Tracia, e che era nel regno dei Greci. Questo arpista 
era straordinariamente bravo, il suo nome era Orfeo. Aveva una 
moglie unica, la chiamavano Euridice. Allora iniziarono a dire 
che l’arpista fosse in grado di far muovere il bosco, e spostare 
le pietre per quel suono, e gli animali selvaggi correvano lì e 
rimanevano fermi, come se fossero mansueti, così calmi che, 
anche quando uomini o cani andavano loro incontro, essi non 
scappavano.)

invece rispettivamente a Clark et al. 2011 e a Friedman 2000.
28  Nel codice C il metro boeziano è rielaborato in versi solo per l’introduzione 

(metro 23) mentre il racconto è comunque in prosa. Sulle possibili motivazioni 
di questa soluzione si vedano Griffiths 1994, 12-13; Godden, Irvine 2009, I 
147-148; Davis-Secord 2016. Sulle possibili fonti cfr. soprattutto Wittig 1983 
e Brinegar 2000, 85-87.



22 carla riviello

In particolare la reazione inusitata della natura alla musica di 
Orfeo è descritta come reiterata consuetudine; poi, dopo la morte 
di Euridice (205-207), con l’inizio del racconto vero e proprio, 
questo sovvertimento delle leggi consolidate – boschi e rocce 
in movimento, animali selvaggi fermi e placati – è nuovamente 
riproposto ma in stretta connessione con il dolore di Orfeo 
(207-212).29 La ripetizione offre una profondità diacronica 
che dalla contestualizzazione generica passa alla specificità 
dell’avvenimento singolo; consente al pubblico un confronto tra 
un prima e un dopo che amplifica la disperazione del vedovo; 
forse rende anche più comprensibile, più verosimile, pur nella 
sfera di irrealtà in cui sono collocate queste storie, la successiva 
accoglienza tributata all’arpista dagli abitanti degli inferi. 

Le azioni acquisiscono un aspetto di tangibile consequenzialità 
perché, diversamente dall’originale, il racconto non si rivolge 
a chi sarebbe stato in grado di comprendere anche le semplici 
allusioni a elementi di un mito noto. La sequenza di frasi 
introdotte dalla congiunzione ða scandisce il ritmo serrato della 
narrazione, soprattutto nella scena centrale del racconto, quando 
Orfeo, agli inferi, compie il suo percorso di avvicinamento al re e 
questi accoglierà finalmente la sua richiesta. La rielaborazione in 
volgare segue sostanzialmente la fonte, ma, attraverso opportuni 
ampliamenti, il racconto acquisisce una maggiore dinamicità. 
Orfeo interagisce in modo diretto con le figure che lo accolgono 
all’ingresso: il “tergeminus [...] ianitor” (29-30), è chiaramente 
identificato con il cane Cerbero che gli va incontro e scodinzola 
per il piacere del canto (216-219); a questi si aggiunge poi 
Caronte, anche questi tricipite che accetta la richiesta di Orfeo 
di portarlo indietro, una volta conclusa la sua missione (219-
223); le “ultrices [...] deae” (32) sono “graman gydena”, indicate 

29  Si ricorderà come questa scena nelle fonti classiche sia collocata dopo 
il fallimentare ritorno dall’Ade e sia posta in relazione al dolore del musicista 
per la perdita definitiva della donna amata, cfr. Virgilio, Georgica IV 507-515, 
Ovidio, Metamorphosĕon X, 86-105. Boezio, nella necessaria sintesi del mito, 
descrive la natura commossa dal canto come antecedente alla discesa (7-13), 
dopo aver comunque citato la morte di Euridice (5-6).



23la ricezione del mito nell’Old English Boethius

come Parche e piangono con l’arpista (223-228). A segnare 
la separazione tra l’arrivo e il successivo cammino di Orfeo 
nell’Ade, Alfredo introduce una frase di raccordo che esprime 
anche il corale coinvolgimento emotivo di tutti gli abitanti del 
luogo al personale dolore del vedovo: 

Ða eode he furðor, and him urnon ealle helwaran ongean and 
lædon hine to hiora cyninge and ongunnon ealle sprecan mid him 
and biddan þæs he bæd. (B 35, 229-231)           

(Quindi andò avanti e tutti gli abitanti degli inferi correvano a 
incontrarlo e lo conducevano dal loro re e tutti parlavano in suo 
favore e sostenevano quanto chiedeva.)

La rassegna delle punizioni perenni inflitte a Issione (231-233), 
Tantalo (233-235) e Tito (235-236), e le relative prodigiose 
interruzioni per la musica soave prodotta da Orfeo sono presentate 
come scene vivide mentre l’arpista suona davanti al re. Il traduttore 
non si dilunga a contestualizzare i motivi di queste pene, sarebbero 
forse digressioni troppo lunghe che allontanerebbero l’attenzione 
dalla storia centrale; si limita ad accennare a generici crimini 
“for his scilde”, nel caso di Issione, a citare una smodata avidità 
“ungemetlice gifre” per Tantalo; indica inoltre i tre personaggi 
come cyning, annoverandoli evidentemente tra le esemplificazioni 
negative di cattivi sovrani. 

Il potere strabiliante, irresistibile della sua arpa è espresso ancora 
una volta per chiudere questa sezione e predisporre l’auditorio 
all’incontro di Orfeo con il sovrano, sancendo definitivamente il 
legame tra la bravura dell’artista, la bellezza della sua musica e la 
momentanea riuscita del suo piano:

And eall hellwara witu gestildon ða hwile þe he beforan þam 
cyninge hearpode. Ða he ða lange and lange hearpode, þa clipode 
se hellwarana cyning and cwæð. (B 35, 236-239)

(E tutte queste punizioni degli abitanti degli inferi si fermarono 
mentre egli suonava l’arpa al cospetto del re. Dopo aver suonato 



24 carla riviello

a lungo l’arpa, il re degli inferi lo chiamò e disse.)

L’epilogo della vicenda è affidato nell’originale all’efficace sintesi 
dei versi “Orpheus Eurydicem suam vidit, perditit, occidit” (50-
51). Nell’OEB l’indispensabile ampliamento del passo propone 
una sequenza altrettanto efficace:

wilawei, hwæt Orfeus þa lædde his wif mid him oð he com on 
þæt gemære leohtes and ðeostro. Þa eode þæt wif æfter him. Þa 
he forð on þæt leoht com, þa beseah he hine underbæc wið ðæs 
wifes. Þa losede heo him sona. (B 35, 243-247) 

(ahimé, allora Orfeo condusse sua moglie con lui finché non 
giunse al confine tra luce e tenebre. La moglie lo seguiva. 
Arrivò alla luce, guardò indietro verso la moglie. E la perse 
immediatamente.)

Qui la tensione emotiva è costruita sulla dilatazione del racconto; 
le fasi della risalita sono modulate da elementi che definiscono 
la drammaticità del legame tra i due sposi: l’incalzare della 
congiunzione þa, il pertinente uso dei pronomi personali e 
possessivi, la ripetizione del sostantivo wīf. Orfeo conduce “his 
wif” con sé “mid him”; la wīf lo segue; poi Orfeo si gira “wið ðæs 
wifes”, una volta arrivato alla luce; nel momento della perdita la 
donna è indicata solo con il pronome hēo. 

L’indispensabile commento morale, che riprende 
sostanzialmente l’ammonimento boeziano, interrompe l’incanto 
del racconto per ribadire la valenza didattico-esemplificativa di 
queste false storie (247-254). Il brusco passaggio dalla liricità della 
separazione definitiva dei due sposi al tono omiletico-esortativo 
che chiude l’episodio sembra segnalare la consapevolezza di un 
necessario cambio di registro, l’urgenza di circoscrivere entro 
limiti ben definiti simili digressioni.
Le modalità di rielaborazione del mito nell’OEB rispecchiano 
dunque quell’attitudine sintetizzata da Discenza con le parole: 
“Alfred’s Boethius gathered learning from multiple sources into 



25la ricezione del mito nell’Old English Boethius

a hoard accessible and acceptable to his audience while quietly 
reshaping it into something new and unique”.30 Nello specifico, 
però, esse sembrano collocarsi all’interno di un paradosso: la 
necessità di proporre storie interessanti e credibili, pur nella 
consapevole finzionalità del testo letterario e nell’altrettanto 
consapevole mendacità del patrimonio culturale pagano. 

Alfredo sembra attingere al magma ancora attivo di una 
materia non codificata, di vicende tramandate in redazioni e 
interpretazioni multiple, per ampliare i dati della sua fonte con 
informazioni puntuali senza rinunciare alla bellezza di una 
narrazione avvincente. Così le genealogie dei personaggi, il 
numero delle teste dell’Idra etc. servono a fissare una versione 
precisa del mito proposto, a fornire elementi utili per creare 
familiarità con storie che, se raccontate mirabilmente, avrebbero 
forse potuto affiancare quei “ealfela ealdgesegena” intonati dal 
cantore del Beowulf (869), ovvero contribuire a disegnare il 
tessuto connettivo per avvicinare il mondo classico a quel pubblico 
di uomini liberi “friora manna”, a cui mirava il programma 
alfrediano.31 Ma al di là delle finalità educative, molti dettagli di 
questi racconti – per es. la rappresentazione di Ercole che annega 
nelle acque del Nilo l’odioso tiranno o copre con della legna il 
mostro per poi bruciarlo; l’immagine di Cerbero, mostro tricipite 
che in quanto cane comunque muove la coda per il piacere della 
musica; l’insistenza sulla forza meravigliosa, stupefacente e 
invasiva dell’arte di Orfeo – definiscono la figura di un traduttore 
che è riuscito a trasmettere nella sua riscrittura anche la curiosità, 
l’interesse, il fascino, il coinvolgimento emotivo con cui ha 
evidentemente affrontato queste ‘vecchie storie false’.

30  Discenza 2005, 122.
31  Fulk 2021, 8,5.



26 carla riviello

Bibliografia

Bately, Janet. 1990. “Those Books That Are Most Necessary for All 
Men to Know: The Classics and  Late Ninth-Century England, 
a Reappraisal”. In: Aldo S. Bernardo, Saul Levin (eds.). The Classics 
in the Middle Ages: Papers of the Twentieth Annual Conference of the 
Center for Medieval and Early Renaissance Studies. Binghmton, NY: 
Center for Medieval and Early Renaissance Studies (Medieval and 
Renaissance Texts and Studies 69), 45-78. 

Bately, Janet. 2015. “Alfred as Author and Translator”. In: Nicole G. 
Discenza, Paul E. Szarmach (eds.). A Companion to Alfred the 
Great. Leiden: Brill (Brill’s Companions to the Christian Tradition, 
58), 113-142.

Bolton, Whitney F. 1986. “How Boethian is Alfred’s Boethius?”. In: 
Paul E. Szarmach (ed.). Studies in Earlier Old English Prose. Sixteen 
Original Contributions. Albany: State of New York University 
Press, 153-168.

Bosworth, Joseph. 1898-1972. An Anglo-Saxon Dictionary. Oxford: 
Oxford University Press [1898]. Supplement by T. Northcote Toller. 
London: Oxford University Press [1921]. Enlarged Addenda and 
Corrigenda by A. Campbell. Oxford: Clarendon Press [1972].

Brinegar, John. 2000. “Books Most Necessary: The Literary and 
Cultural Contexts of Alfred’s Boethius”.  Unpublished PhD. Diss. 
University of North Carolina at Chapel Hill.

Chance, Jane. 1994. Medieval Mythography: From Roman North Africa 
to the School of Chartres, AD 433-1177. Gainesville Florida: Florida 
University Press.

Clark, James G. et al. 2011. Ovid in the Middle Ages. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

Cronan, Dennis. 1993. “The Rescuing Sword”. Neophilologus 77, 467-
478.

Davis, Craig R. 1992. “Cultural Assimilation in the Anglo-Saxon Royal 
Genealogies”. Anglo-Saxon England 21, 23-36.

Davis-Secord, Jonathan. 2016. “Scribal Interpretations of Genre in Old 
English Boethius”. In: Noel H. Kaylor, Jr., Philip E. Phillips (eds.). 
Vernacular Traditions of Boethius’s De Consolatione Philosophiae. 
Kalamazoo, MI: Medieval Institute Publications (Research in 
Medieval and Early Modern Culture 15), 250-270.



27la ricezione del mito nell’Old English Boethius

Discenza, Nicole G. 2005. The King’s English. Strategies of Translation 
in the Old English Boethius. New York: State University of New 
York Press.

Donaghey, Brian S. 1964. “The Sources of King Alfred’s Translation of 
Boethius’s De Consolatione Philosophia”. Anglia 82, 23-57.

Dumville, David. 1976. “The Anglian Collection of Royal Genealogies 
and Regnal Lists”. Anglo-Saxon England 5, 23-50.

Fox, Hilary. 2014. “Isidore of Seville and the Old English Boethius”. 
Medium Ævum 83, 49-59.

Frankis, Peter J. 1973. “The Thematic Significance of enta geweorc and 
Related Imagery”. Anglo-Saxon England 2, 253-269.

Friedman, John Block. 2000. Orpheus in the Middle Ages. Syracuse: 
Syracuse University Press.

Fulk, Robert D. et al. (eds.). 2009. Klaeber’s Beowulf and the Fight at 
Finnsburg, Toronto/Buffalo/London: Toronto University Press.

Fulk, Robert D. 2021. The Old English Pastoral Care. Cambridge MA: 
Harvard University Press (The Dumbarton Oaks Medieval Library, 72).

Godden, Malcolm. 2013. “Alfredian Prose: Myth and Reality”. 
Filologia Germanica – Germanic Philology 5, 131-158.

Godden, Malcolm, Irvine, Susan (eds.). 2009. The Old English 
Boethius. An Edition of the Versions of Boethius’s De Consolatione 
Philosophiae, with a chapter on the Metres by Mark Griffith 
and contributions by Rohini Jayatilaka. 2 vols. Oxford: Oxford 
University Press.

Godden, Malcolm et al. (eds.). 2024. Early Medieval Glosses to 
Boethius’s De Consolatione Philosophiae. Faculty of English, 
University of Oxford.

Griffiths, Bill (ed.). 1994. Alfred’s Metres of Boethius, with introduction, 
notes and glossary, s.l., Anglo-Saxon Books. 

Grinda, Klaus R. 2000. “The Myth of Circe in King Alfred’s Boethius”. 
In: Paul E. Szarmach (ed.). Old English Prose. Basic Readings. New 
York: Garland, 237-265. 

Hobson, Jacob. 2017. “Translation as Gloss in the Old English 
Boethius”. Medium Ævum 86, 207-223.

Hunter, Michael. 1974 “Germanic and Roman Antiquity and the Sense 
of the Past in Anglo-Saxon England”. Anglo Saxon England 3, 29-
50.

Irvine, Susan. 1996. “Ulysses and Circe in King Alfred’s Boethius: A 



28 carla riviello

Classical Myth Transformed”. In: M.J. Toswell, E.M. Tyler (eds.). 
Studies in English Language and Literature.  “Doubt Wisely”. 
Papers in Honour of E. G. Stanley. London/New York: Routledge, 
387-401.

Irvine, Susan. 2003. “Wrestling with Hercules: King Alfred and the 
Classical Past”. In: Catherine Cubitt, Court Culture in the Early 
Middle Ages. The Proceedings of the First Alcuin Conference. 
Turnhout: Brepols, 171-188.

Irvine, Susan. 2018. “The Protean Form of the Old English Boethius”. 
In: Joseph McMullen, Erica Weaver (eds.), The Legacy of Boethius 
in Medieval England: The Consolation and Its Afterlives. Tempe: 
Arizona Center for Medieval and Renaissance Studies (Medieval and 
Renaissance Texts and Studies 525), 1-18. 

Kaiser, Erich. 1964. “Odyssee-Szenen als Topoi”. Museum Helveticum 
21, 109-136, 197-224.

Lerer, Seth. 1985. Boethius and Dialogue. Literary Method in The 
Consolation of Philosophy. Princeton: Princeton University Press.

Lerer, Seth. 1991. Literacy & Power in Anglo-Saxon Literature. 
Lincoln/London: University of Nebraska Press.

Love, Rosalind. 2015. “Latin Commentaries on Boethius’s Consolation 
of Philosophy”. In: Discenza, Szarmach (eds.). A Companion to 
Alfred the Great, 82-110.

Mitchell, Bruce. 1985. Old English Syntax. Oxford: Clarendon Press.
Moreschini, Claudio (ed.). 2005. A.M.S. Boethii De Consolatione 

Philosophiae. München/Leipzig: K.G. Saur. 
Neidorf, Leonard. 2015. “Cain, Cam, Jutes, Giants, and the Textual 

Criticism of Beowulf”. Studies in Philology 102, 599-632.
O’Daly, Gerard. 1991. The Poetry of Boethius. Chapel Hill/London: 

North Carolina University Press.
Otten, Kurt. 1964. König Alfreds Boethius. Tübingen: Niemeyer 

(Studien zur englischen Philologie 3).
Pasternack, Carol Braun. 1997. “Post-structuralist Theories: The Subject 

and the Text”. In: Katherine O’Brien O’Keeffe (ed.). Reading Old 
English Texts. Cambridge: Cambridge University Press, 170-191.

Phillips, Philip E. 2016. “The English Tradition of Boethius’s De 
Consolatione Philosophiae with a Check List of Translations”. 
In: Kaylor, Phillips (eds.). Vernacular Traditions of Boethius’s De 
Consolatione Philosophiae. 221-249.



29la ricezione del mito nell’Old English Boethius

Riviello, Carla. 2019. “enta geweorc: l’opera dei giganti nella poesia 
anglosassone”, Filologia Antica e Moderna 48, 123-137.

Riviello, Carla. 2022. Magia, incantesimi e pozioni nella poesia 
dell’inglese antico. Cosenza: Rubbettino (Studi di Filologia antica e 
moderna, N.S. 2).

Sisam, Kenneth. 1953. “Anglo-Saxon Royal Genealogies”. Proceedings 
of the British Academy 39, 287-348.

Wittig, Joseph S. 1983. “King Alfred’s Boethius and its Latin source”. 
Anglo-Saxon England 11, 157-198.




	OLE_LINK1
	OLE_LINK2

