CARLA RIVIELLO

LA RICEZIONE DEL MITO NELL’OLD ENGLISH
BOETHIUS: 1L PIACERE DI RACCONTARE
IL ‘FALSO’ PER AFFERMARE IL ‘VERO’

In the Old English Boethius, references to myth are often introduced or
accompanied by the clarification that they are untrue stories, but necessary to
explain important truths. This attitude, common to medieval Christendom, is
made explicit on several occasions in the Old English Boethius. Respecting
the function proposed in the original, the mythological material is then
reworked through omissions and additions to suit the specific reception the
work would have had in Anglo-Saxon England in the Alfredian period. The
comparison with the possible sources studied by the critics offers interesting
conjectures, while the analysis of individual passages seems to reveal peculiar
translation strategies in the repositioning of episodes involving figures such
as Orpheus, Hercules or the giants. The aim of this article is to investigate
which translation strategies are adopted for the representation of the myth
in the vernacular reworking: beyond didactic requirements, it seems to be
guided by the fascination of these ancient tales, which are set in worlds that are
geographically and chronologically unknown, tales whose reality is not to be
believed, but which the author presents in detail, sharing with the audience the
pleasure of extraordinary and astonishing stories.

Nel De consolatione philosophiae (DCP)! Boezio utilizza il mito
come strumento esemplificativo per illustrare le proprie riflessioni
affidate alle parole della consolatrice Filosofia.? Talvolta si tratta
di brevi accenni, come quello riservato a Busiride ucciso da
Ercole (I p 6,10), ai giganti che tentano di spodestare Giove (II1 p
12,24) o all’ldra di Lerna (IV p 6,3); talaltra, per rafforzare le tesi

I Cfr. Moreschini 2005, cui si rimanda anche per le citazioni nelle pagine
successive.

2 Sull’uso della mitografia nei testi dell’eta tardo antica si veda Chance
1994, in particolare 1-43; con specifico riferimento all’opera di Boezio,
O’Daly 1991, 178-235.

Filologia Germanica — Germanic Philology 17 (2025), 7-29.
DOI: 10.14672/fg.3141



8 CARLA RIVIELLO

esposte in prosa, singoli metri sono dedicati al racconto sintetico
e allusivo di episodi noti: la tragica vicenda di Orfeo ed Euridice
(I m 12), I’incontro tra Circe e Ulisse e la trasformazione dei
marinai in animali (IV m 3); oppure sono riassunte le vicende piu
salienti di Agamennone, Ulisse ed Ercole (IV m 7).

Nella relativa traduzione alfrediana in inglese antico, 1’Old
English Boethius (OEB),* con I’unica eccezione dell’ultimo metro
citato,* questi passi sono riproposti rispettando sostanzialmente la
funzione dell’originale;’ tuttavia nell’esigenza di contestualizzare
con piu precisione personaggi e azioni mitologici, appartenenti
a una cultura sostanzialmente estranea al mondo anglosassone,
il testo in volgare sfrutta i passi dedicati al mito per inserire
brevi notazioni didattico esplicative, per ampliare il racconto con
dettagli e particolari che esulano dalla fonte e che spesso risultano
assenti anche nella ricca tradizione dei commentari.®

3 Cfr. Godden, Irvine 2009, cui si rimanda, oltre che per le successive
citazioni dal testo, anche per una pit ampia introduzione all’opera. Per i dubbi
relativi alla presunta paternita alfrediana della traduzione si veda la sintesi fornita
da Phillips 2016, 221 e le relative indicazioni bibliografiche. Considerando che
la critica colloca comunque nel contesto della corte alfrediana la composizione
dell’OEB, come prodotto di un progetto culturale attribuito al sovrano, anche
in questa sede si associa all’opera il nome del re. Perplessita sull’effettiva
esistenza di un simile progetto patrocinato da Alfredo sono state formulate da
Godden 2013, mentre per una presentazione del cosiddetto canone alfrediano
si rimanda a Bately 2015.

* Nel carme Boezio cita eroi mitologici per rafforzare 1’invito a scegliere
in autonomia la fortuna degna della propria virtus, mentre Alfredo si limita ad
ampliare 1 versi conclusivi per celebrare la condotta di ideali “wisan menn”
(IVm7,32-35=B 40, 61-72). Sui possibili motivi sottesi a questa esclusione
si vedano le ipotesi di Donaghey 1964, 41; Bately 1990, 52 ¢ 70 n. 52; Irvine
2003, 179. E comunque appena il caso di ricordare come I’OEB rielabori il
testo di Boezio con ampliamenti e omissioni guidati da articolate strategie
traduttive, cfr., tra gli altri, Discenza 2005.

> La selezione dei passi utili ai fini della presente indagine include le
sezioni piu significative per estensione e modalita di elaborazione, cfr. in
merito anche O’Daly 1991, 178 per il DCP e Brinegar 2000, 60-99 per I’OEB.

¢ Sulla tradizione dei commentari all’opera di Boezio si vedano soprattutto
Love 2015, nonché la recente edizione curata da Godden et al. 2024.
Sull’impossibilita di individuare con precisione testi e codici consultati per



LA RICEZIONE DEL MITO NELL'OLD ENGLISH BOETHIUS 9

Nella successione delle varie citazioni, in primo luogo il
traduttore mostra progressivamente la necessita di giustificare
in modo sempre piu esplicito origine e valenza dei racconti
mitologici inseriti nell’opera.

Nel primo dei passi individuati, quello relativo a Busiride (B
16,71-79),” Alfredo si limita a tradurre “accepimus” con “we
geleornodon” ‘abbiamo saputo’ (IIp 6,10=B 16,71), introducendo
il racconto come una storia appresa da altri.

Nell’episodio dedicato ai giganti, invece, la frase introduttiva di
Boezio “Accepisti [...] in fabulis” (Il p 12,24) nel testo in inglese
antico diventa “Hwat ic wat paet du geherdest oft reccan on ealdum
leasum spellum” (B 35,116-117). In questo caso il significato di
‘apprendere, essere venuto a conoscenza di’ rappresentato dal
verbo latino si dilata in una formula che sembra voler esplicitare
in modo dettagliato le varie fasi di questo processo: ‘ecco, i0
so che tu hai sentito raccontare di’ e cio che proviene dal mito,
la fabula deve essere inteso come ‘vecchie storie false’.® La
condanna morale verso questo tipo di racconti viene ribadita poi
in un passo di raccordo che conclude la narrazione della vicenda
mitologica per passare al racconto ‘vero’ in cui agiscono i giganti
citati, invece, nelle Sacre Scritture:

billice leasunga hi worhton, and mihton eade secgan sodspell gif
him pa leasunga naron swetran, and peah swide gelic pisum. (B
35,126-128)

la redazione dell’OEB si vedano in particolare Otten 1964; Donaghey 1964;
Wittig 1983; Bolton 1986; Brinegar 2000; Godden, Irvine 2009, 1 49-79; Fox
2014; Hobson 2017.

7 Si ripropongono le sigle di Godden, Irvine 2009: B indica la versione
contenuta nell’Oxford, Bodleian Library, MS 180, dove I’intero testo ¢ tradotto
in prosa; un’altra redazione, C, € nel London, British Library, Cotton MS Otho
A.vi, dove la maggior parte dei metri ¢ riproposta in versi. Si seguira la lezione
di B, considerando che i due testi non presentano divergenze significative ai
fini dell’analisi condotta in questa sede. Sui rapporti tra le due redazioni si
veda in particolare Irvine 2018.

8 Nelle glosse fabula ¢ spiegata come fabulis gentilium, cfr. Godden et al.
2024.



10 CARLA RIVIELLO

(Tali erano le false storie che hanno inventato, e avrebbero potuto
facilmente raccontare una storia vera, proprio molto simile a
queste, se la menzogna non fosse stata piu dolce per loro.)

La dolcezza attribuita a questi racconti, per quanto ingannevole
e quindi stigmatizzata, sembra perd anche indicare il fascino
esercitato sul traduttore da simili “leasunga”. Si tratterebbe di
una sorta di ambivalenza nei confronti di narrazioni interessanti,
gradevoli e che tuttavia professano credenze pagane, estrance
all’etica cristiana sostenuta da Alfredo.’

L’ascrizione del mito alla sfera della falsita comporta anche
I’impiego di costruzioni verbali atte a esplicitare la non veridicita
del narrato: la perifrasi costituita da sceolde seguito spesso da
béon (B 35,118,119 etc.) o da altro verbo lessicale (B 35,123,124
etc.).!?

Nell’introduzione all’episodio dedicato a Orfeo, in un passo
che chiude il medesimo capitolo (DCP Il p 12,37 e m 12 = OEB
B 35, 185-254), Alfredo ritorna sull’argomento per spiegare la
propria posizione:

beah we nu scylon manega and mistlice bisna and bispell reccan,
peah hangad ure mod ealne weg on pam 0e we afterspiriad. Ne
fo we na on pa bisena and on bispel for para leasana spella lufan,
ac forpam pe we woldan mid gebeacnian pa sodfzstnesse, and
woldon pzt hit wurde to nytte pam geherendon. (B 35, 185-189)

(Eppure ora dobbiamo illustrare numerosi e svariati racconti
esemplificativi e paradigmatici, cosi che la nostra mente
sia concentrata sempre su quanto chiederemo dopo. Non
accoglieremo questi racconti esemplificativi e paradigmatici
per amore di storie false, ma perché attraverso essi vogliamo
illustrare la verita e vogliamo che siano utili a chi li ascoltera.)

° Si vedano in merito le considerazioni di Irvine 1996, 39, nonché Hunter
1974, per una disamina sulla ricezione del mondo classico nell’Inghilterra
anglosassone.

10 Per queste costruzioni si veda Mitchell 1985, § 2037.



LA RICEZIONE DEL MITO NELL'OLD ENGLISH BOETHIUS 11

Queste storie, evidentemente lontane dalla verita della dottrina,
possono dunque essere funzionali come esempi, bisen, o parabole,
bispel; 1l traduttore si preoccupa di negare una condiscendenza
fine a se stessa, un amore verso racconti menzogneri, “leasana
spella lufan”, per rivendicarne piuttosto ['utilitd. Quindi,
riprendendo la fonte (IIT p 12, 38), cita Platone in merito ai criteri
da seguire per scegliere esemplificazioni pertinenti alla tesi che si
sta dimostrando:

Ic gemunde nu rihte paes wisan Platones lara suma, hu he cwed
pat se mon se Oe bispell secgan wolde, ne sceolde fon on to
ungelic bispell peaere spraece pe he ponne sprecan wolde. (B
35,190-192)

(Ho ricordato poco fa alcuni insegnamenti del saggio Platone, di
come diceva che chi desiderava citare un esempio non doveva
prenderne uno troppo dissimile dal discorso che poi avrebbe
pronunciato.)

Con questi ampliamenti Alfredo definisce il pratico atteggiamento
selettivo, critico, razionale che il buon credente deve assumere
rispetto alla materia mitologica, ovvero rispetto all’ingombrante
eredita di un mondo pagano troppo ricco di suggestioni e
bellezza per essere rifiutato in foto, per non essere accolto anche
nell’Inghilterra anglosassone.'!

In questa prospettiva il lungo avvincente racconto dell’arpista
disperato per la morte della propria sposa ¢ collocato all’interno
di una cornice che inizia con la necessaria premessa “We sculon
get of ealdum leasum spellum de sum bispell reccan” (197-198)
‘Racconteremo di vecchie storie menzognere che illustrano tale
esempio’, € che si conclude con “Pas leasan spell lerad” (247)
‘queste storie menzognere ci insegnano’, frase di raccordo per

' La falsita del racconto proposto ¢ comunque sottolineata anche nelle
glosse: la fabula citata in III m 12,52 & accompagnata da spiegazioni come
carmen fabulosus o figmento poetico, cfr. Godden et al. 2024. D’altro canto
Agostino aveva affrontato I’argomento nei Soliloquia 11,19-20 ¢ 29.



12 CARLA RIVIELLO

il commento finale. All’inizio della narrazione, inoltre, frasi
introduttive rimandano alla trasmissione di informazioni e notizie
pervenute dal racconto di altri, mentre la non veridicita del racconto
¢ sottolineata piu volte dall’impiego di perifrasi costituite da sceolde
+ infinito: “Pa ongann mon secgan” (201) ‘Allora iniziarono a
dire’, “Pa saedon hi paet dees hearperes wif sceolde acwelan” (205-
206) ‘dicevano che la moglie dell’arpista fosse morta’, etc.

Un’analoga impostazione ¢ rilevabile anche nel consistente
ampliamento del carme dedicato a Circe e Ulisse (IVm 3 =B 38,1-
49). La ‘digressione’ mitologica ¢ segnalata da una affermazione
atta a rilevare la valenza esemplificativa del racconto che sta per
essere presentato, nonché la necessaria pertinenza — gia indicata
da Platone — con I’argomento appena trattato:

Ic pe mag reccan of ealdum leasum spellum sum swide anlic
spell paere sprace pe wit nu ymbe spracon. (B 38, 1-2)

(Io ti posso narrare, tra vecchie storie mendaci, un racconto
assolutamente pertinente al discorso che abbiamo appena tenuto.)

Ma in questo caso si aggiunge anche una spiegazione in chiave
evemeristica del mito: gli antichi veneravano divinita che erano
in origine semplicemente uomini potenti, capi, sovrani. Cosi nel
presentare la genealogia di Circe, abitante dell’isola sulla quale
Ulisse e 1 suoi approdano dopo una tempesta, si precisa:

pa wes pear Apollines dohtor, Iobes suna. Se Iob was hiora
cyning, and licette pat he sceolde bion se hehsta god, and peet
dysige folc him gelyfde forpam de he was cynecynnes and hi
nyston nenne oderne god on pane timan, buton hiora cyningas
hi weorpodon for godas. (B 38, 11-15)

(Qui abitava la figlia di Apollo, figlio di Giove. Questo Giove
era il loro re, e fingeva di essere il dio supremo, e quel popolo
stolto gli credeva perché questi era di stirpe reale ed essi non
conoscevano a quei tempi nessun altro dio, se non i loro sovrani
che veneravano come divinita.)



LA RICEZIONE DEL MITO NELL'OLD ENGLISH BOETHIUS 13

La falsita della vicenda ¢ ribadita poi, come di consueto, con
I’uso di costruzioni del tipo sceolde + infinito, talvolta precedute
da verba dicendi; quindi, nel passaggio dalla presentazione dei
personaggi al racconto vero e proprio, si definisce nuovamente il
contesto:

Pa ongunnon lease men wyrcan spell and sedon pet [...]. Sume
hi saedon paet hio sceolde forsceoppan to leon [...]. (B 38, 27-31)

(Allora uomini bugiardi iniziarono a inventare storie e dicevano
che [...]. Dicevano che alcuni li avesse trasformati in leoni [...].)

Infine all’inizio del commento:

Hwaet pa menn pe disum leasungum gelefdon, peah wisston paet
hio mid pam drycrafte ne mihte para monna mod onwendan
peah hio pa lichoman onwende. (B 38,41-43)

(Cosi, coloro che credevano a queste falsita, nondimeno sapevano
che ella non avrebbe potuto mutare la mente di quegli uomini con
la magia, seppure ne aveva mutato il corpo.)

Rispetto alla rielaborazione della storia di Orfeo, qui Alfredo
sembra insistere con maggiore veemenza sulla falsita del narrato.
Condividendo un approccio comune alle fonti patristiche recepito
anche nell’Inghilterra anglosassone, aggiunge un ulteriore
elemento per comprendere 1’origine del mito e rilevarne dunque
I’aspetto mistificatorio.!? Esplicita una sorta di complicita
con il proprio auditorio: i1 riferimenti spregiativi verso questo
popolo stolto “pat dysige folc”, vissuto in tempi lontani “on
pane timan”, verso questi bugiardi “lease men”, che credevano
agli dei, indicano la necessaria distanza da tenere verso simili
credenze, ed esplicitano la superiorita di quanti vivono secondo

12°Si pensi per esempio ad Agostino nel De civ. Dei, VII,18; oppure a
Beda, HEGA 1, 15, 2, che colloca Odino come capostipite delle prime famiglie
regnanti sull’isola conquistata ovvero alla presenza di nomi di divinita nelle
discendenze reali, cft. in proposito Sisam 1953; Dumville 1976; Davis 1992.



14 CARLA RIVIELLO

1 principi del vero Dio. Alla fine del racconto non si ribadisce
la valenza esemplificativa del mito, ma si preferisce sottolineare
I’inconsistenza degli incantesimi di Circe, rilevando che
paradossalmente il sortilegio della maga era cosi inefficace da
apparire inutile anche a quanti credevano alle menzogne."

Queste notazioni sembrano completare le necessarie indicazioni
perché i fruitori dell’opera possano recepire il mito secondo le
giuste modalita. Nell’ampliare il riferimento all’Idra (IV p 6,3 =
B 38, 89-98), infatti, il traduttore, ritenendo forse ormai superfluo
ribadire 1’appartenenza della vicenda a un contesto di falsita, si
limita a precisare: “Swa swa mon on ealdspellum secgd [...]” (89)
‘cosi si dice in vecchie storie’.

Nel perimetro disegnato da queste ‘linee-guida’, da questa
sorta di direttive ideologico-didascaliche, la rielaborazione di
storie mitologiche produce racconti che pero tradiscono I’interesse
suscitato nel traduttore da queste storie ‘esotiche’, confutano
nei fatti I’amore esplicitamente negato verso questa materia, e
sembrano utilizzare il rigore della chiarezza espositiva necessaria
al principio del prodesse, per soddisfare esaustivamente anche
quello del delectare.

Indipendentemente dalla loro estensione questi ampliamenti
mitologici sono costruiti seguendo sempre una suddivisione in tre
sezioni: presentazione dei personaggi nel loro contesto abituale,
racconto dell’episodio significativo, commento morale con
eventuale esplicitazione della valenza esemplificativa.

Cosi nel passo dedicato a Busiride, rispetto alla stringata
allusione di Boezio: “Busiridem accepimus necare hospites
solitum ab Hercule hospite fuisse mactatum” (Il p 6,10), si spiega:

We leornodon eac be pam walreowan Bosiridem se was on
Egiptum. baes leodhatan gewuna was pat he wolde &lcne cuman
swide arlice underfon and swide swaslice wid gebaran ponne he

13 Presumibilmente un simile atteggiamento nasce anche dall’esigenza di
demonizzare la magia del personaggio, cftr. Riviello 2022, 141, nonché Kaiser
1964, 200, sul topos dell’inefficienza del filtro di Circe anche nella cultura
classica.



LA RICEZIONE DEL MITO NELL'OLD ENGLISH BOETHIUS 15

him erest to com, ac eft &r he him from cerde he sceolde beon
ofslagen. And pa getydde hit peet Erculus lobes sunu com to him.
ba wolde he don ymbe hine swa swa he ymbe manigne cuman er
dyde, wolde hine adraencan on paere ea pe Nilus hatte. ba weard
he stengra and adrencte hine, swide ryhte be Godes dome, swa
swa he manigne oderne &r dyde. (B 16, 71-79)

(Noi abbiamo saputo del crudele Busiride che era in Egitto.
Era abitudine del tiranno ricevere con tanti onori i visitatori e
comportarsi con loro in modo molto piacevole quando arrivavano
per la prima volta, ma poi prima che partissero li avrebbe uccisi.
Accadde che Ercole il figlio di Giove ando da lui. Quindi
pianifico di fare come aveva fatto per gli altri visitatori, intendeva
annegarlo nel fiume chiamato Nilo. Poi [Ercole] mostro di essere
piu forte e annego lui, in modo giusto secondo il giudizio di Dio,
come egli aveva fatto prima con molti altri.)

La figura ¢ citata per mostrare la velleita del potere di quei capi
comunque incapaci di sottrarsi alla medesima tragica sorte che
essi stessi hanno inflitto ad altri. La suddetta struttura tripartita,
facilmente individuabile, dispone in un unico coerente racconto
elementi della vicenda che la critica in parte ha riconosciuto nella
documentazione di commentari e glosse, in parte ha attribuito a
tradizioni non tramandate.'* Indiscutibile pero appare la vivacita
di una narrazione che coinvolge in modo immediato il pubblico
nella medesima visione morale dell’autore: Busiride ¢ connotato
subito come un crudele tiranno, un uomo odiato dalla gente,
weelréow, léodhata; la sua subdola perfidia ¢ amplificata da
pertinenti costruzioni avverbiali come “swide arlice [...] and swide
swaslice”, che ne definiscono la falsa benevolenza nell’accogliere
le vittime; la serrata concatenazione degli avvenimenti definisce

14 Si vedano in particolare Bately 1990, 54 ¢ 73 n. 76; Brinegar 2000, 60-
65, nonché Irvine 2003, 172-174. E appena il caso di rilevare come nell’OEB
per il personaggio storico di Attilio Regolo, citato da Boezio come altra figura
esemplificativa — incatenato dai Cartaginesi, che egli stesso aveva incatenato
in precedenza — (Il p 6,11), non si aggiunga nessun particolare, se non la breve
indicazione “foremaera heretoga” (B 16, 79) ‘console famoso’.



16 CARLA RIVIELLO

il principio del contrappasso esplicitato dal parallelismo delle
frasi che ribadiscono il reiterato comportamento del tiranno in
relazione e alla sorte che avrebbe dovuto subire Ercole “swa swa
he ymbe manigne cuman @r dyde”, e alla sorte che ha subito
invece proprio Busiride “swa swa he manigne oderne @r dyde”;
I’epilogo della vicenda, infine, ¢ giudicato giusto anche in una
prospettiva cristiana, “swide ryhte be Godes dome”.'?

Analogamente Ercole figlio di Giove compare come
protagonista nel riferimento all’ldra. Nel DCP I’'immagine del
mostro dalle teste ricrescenti serve per spiegare la complessita
del problema posto da Boezio a Filosofia — perché i malvagi sono
premiati nella vita, mentre i giusti subiscono dei torti — “Talis
namque materia est, ut una dubitatione succisa innumerabiles
aliae velut hydrae capita succrescant, nec ullus fuerit modu nisi
quis eas vivacissimo mentis igne coerceat” (IV, p 6,3). Nell’OEB
la metafora ¢ pienamente recepita anche con 1’allusione al fuoco
dell’intelletto, ma ¢ dato spazio parimenti alla concreta azione
dell’eroe forte e arguto:

Swa swa mon on ealdspellum secgd pat an nadre ware pe
haefde nigan heafdu, and simle gif mon anra hwilc of aslog ponne
weoxon per siofon of pam anum hafde. Pa gebyrede hit paet deer
com se foremara Erculus to, se was lobes sunu. bPa [ne] mihte he
gepencan hu he mid @nige craefte ofercuman sceolde, er he hi
bewaeg mid wuda utan and forbernde pa mid fyre. Swa is pisse
spraece Oe pu me zfter ascast. Uneape hyre cymd @nig mon of,
gif he @rest on cymd, ne cymd he [nafre] to openum ende buton
he habbe swa scearp andget [swaper] fyr. (B 39, 89-98)

(Cosi raccontano in vecchie storie, c’era un serpente che
aveva 9 teste e sempre se qualcuno ne tagliava una di queste
ne crescevano 7 da quell’unica testa. Accadde poi che il famoso
Ercole, figlio di Giove, arrivasse li. Non riusciva a pensare con
quali strumenti avrebbe potuto vincerlo, prima di coprirlo con
della legna e bruciarlo con il fuoco. Cosi ¢ con questo argomento

15" Cftr. in merito Grinda 2000, 239, nonché Irvine 2003, 174.



LA RICEZIONE DEL MITO NELL'OLD ENGLISH BOETHIUS 17

di cui mi hai chiesto prima. Difficilmente uno puo uscirne se ci
entra, non trovera mai una conclusione chiara a meno che non ci
arrivi con Iintelletto tagliente come il fuoco.)

Dettagli puntuali che trovano solo parziali corrispondenze
nella tradizione glossografica e nelle fonti classiche del mito,'
esplicitano la metafora e ne facilitano evidentemente la fruizione,
ma soprattutto creano un breve racconto che offre una piacevole
pausa rispetto alla fatica necessaria per la comprensione dei
complessi ragionamenti esposti nell’opera.

Ancor piu articolato appare I’ampliamento suggerito da un
laconico accenno boeziano ai giganti: “Accepisti, inquit, in fabulis
lacessentes caelum Gigantas; sed illos quoque, uti condignum
fuit, benigna fortitudo disposuit” (III p 12,24). Catalogato da
alcune glosse come metonimia'’ e finalizzato a mostrare come
la bonta divina disponga tutto nel modo giusto, sconfiggendo
tentativi di sopraffazione, questo passo del DCP nella versione
in volgare si sviluppa in un duplice racconto: alla ribellione
dei giganti mitologici contro Giove (B 35, 116-126) segue il
racconto biblico della costruzione della torre di Babele, promossa
dal gigante Nemrod'® (B 35, 128-138). E stato notato come un
simile parallelismo sia suggerito anche da una glossa al passo
boeziano."” La documentazione insulare manifesta comunque

16 Bately 1990, 52-53; Brinegar 2000, 66-71; Irvine 2003, 174-176;
Godden et al. 2024.

17" Cfr. Godden et al. 2024.

18 E forse opportuno ricordare come nella Genesi si citi il potens Nemrod,
fondatore del regno di Babilonia (10,8-10), senza riferimenti alla costruzione
della torre (11,1-9); la tradizione successiva — cfr. per es. Agostino De civ.
Dei XVI 3,4,11, o Isidoro Etymol. VII 6,22, XIV 3,12, XV 1,4 — compie un
processo di conflazione, attribuendo a Nemrod anche lo status di ‘gigante’.

19 Si tratta della frase: “loquitur secundum fidem gentilium uel ueritatem
tangit quando diuisio linguarum facta est”, cfr. Otten 1964, 131-132; Godden,
Irvine 2009, 11 409; Godden et al. 2024, 111 p xii, 940-941; Brinegar 2000, 78-
81 individua potenziali parallellismi anche con Ambrogio, Liber Noe et arca e
con Avito, De diluvio mundi.



18 CARLA RIVIELLO

una significativa familiarita verso queste figure collocate in
una posizione intermedia tra umano e divino, presenti in modo
trasversale nei tre ambiti principali dalla cui riuscita stratificazione
e combinazione ¢ sorta la cultura anglosassone: la dottrina
cristiana, la tradizione classica, nonché ovviamente 1’arcaico
immaginario germanico. Nel Beowulf, per esempio, compaiono
come discendenti di Caino (112-113); sono associati piu volte
all’antichita di spade pregiate, eald sweord eotenisc (1558, 2616,
2979), alla preziosita della fattura di armi straordinarie, giganta
geweorc (1562), enta dergeweorc (1689) ‘opere dei giganti’; si
descrive poi la vicenda biblica dei giganti uccisi dal Diluvio
Universale (1687-1692a) perché incisa sull’elsa della spada con
cui Beowulf ha ucciso la madre di Grendel; infine la formula enta
geweorc ¢ impiegata per indicare e la tana del drago (2717) e il
tesoro ivi custodito (2774).% E d’altro canto la pluralita di istanze
legate alla rappresentazione dei giganti ¢ evidente anche nella
ricorrenza di questa formula usata, sempre in modo pertinente, in
piu poemi anche molto diversi per tematica e stile, per indicare
opere in pietra o manufatti artigianali sempre straordinari,
mirabili, appartenenti a un antico indistinto passato.!

Anche in questo caso il racconto nell’insieme presenta una
struttura coesa, lineare e originale, ricca di informazioni che da un
lato indicano la conoscenza enciclopedica del traduttore, dall’altro
mostrano come tali conoscenze siano abilmente combinate per
costruire una narrazione densa, piena di notizie che attraggono
I’attenzione del pubblico e lo conducono piu agevolmente a
comprendere la valenza morale degli episodi.** Sia nella falsa
storia pagana che nella vera storia biblica i giganti mirano a
sovvertire I’ordine costituito, non riconoscono cio¢ quell’autorita
superiore che Boezio definisce benigna fortitudo, € in entrambi i

20 Per i riferimenti al Beowulf, oltre all’edizione Fulk et al. 2009, si vedano
anche Lerer 1991,158-194 e 233-240; Pasternack 1997, 182-189, nonché
Cronan 1993 e Neidorf 2015.

21 Frankis 1973; Riviello 2019.

22 Per le indagini sulle possibili fonti cfr. anche Donaghey 1964, 34 ¢ 52-
53; Brinegar 2000, 71-85.



LA RICEZIONE DEL MITO NELL'OLD ENGLISH BOETHIUS 19

casi la divinita annienta i potenziali usurpatori.

Contro Giove il motore dell’azione sembra essere determinato
dall’invidia: “Pa sceolde pam gigantum ofpincan pet [...]” (123)
‘I giganti sarebbero stati invidiosi perché [...]".* Per Nemrod e
1 suoi, invece, non c’¢ alcun accenno alla superbia citata dalla
tradizione,** forse perché la morale era nota, forse per rendere
piu stringente il parallelismo dei racconti; 1’azione ¢ presentata
subito come dysig (128) ‘stolta’, lontana dall’acquisizione di quel
wisdom tanto caro ad Alfredo. E stolti devono apparire anche gli
scopi dei profanatori: “hi woldon witon hu heah hit ware to pam
hefone and hu picke se hefon were and hu faest, 000e hwaet par
ofer waere” (133-134) ‘volevano sapere a quale altezza fosse il
cielo, quanto era spesso, quanto solido e cosa ci fosse sopra’.
Questo elenco, che non trova alcun riscontro nelle fonti, pone
delle domande puntuali evidentemente non lecite se la punizione
¢ presentata come atto naturale, ovvio, “swa hit cynn was” (135),
in linea con il boeziano “uti condignum fuit”.

Estremamente vivaci appaiono anche le due scene di
annientamento. Il pagano Giove scatena gli agenti atmosferici
che domina, distrugge i1 giganti e le loro opere, geweorc, in una
descrizione che sembra rimandare al tema della natura selvaggia,
ampiamente rappresentato nella poesia dell’inglese antico:* “Pa
sceolde he sendan punras and lygetu and windas, and towyrpan
eall hira geweorc mid, and hi selfe ofslean” (124-126) ‘Quindi
avrebbe inviato tuoni e fulmini e venti, e distrutto completamente
la loro opera e ucciso gli stessi giganti’. E invece il ‘potere divino’
“godcunda anweald” a distruggere la torre prima che fossero riusciti
a completarla, “er hi hit fullwyrcan moston” (135-136), nonché a
uccidere molti tra i costruttori e a dividere gli idiomi (136-137).

2 Brinegar 2000, 83 e Godden, Irvine 2009, II s.v., intendono il verbo
ofpincan 123 come ‘to be envious’, mentre in Bosworth, Toller 1898-1972,
s.v., si presenta la generica definizione ‘to cause displeasure or offence’.

24 Cft. Otten 1964,132, nonché supra per Agostino e Isidoro.

% 11 confronto ¢ suggerito anche da Frankis 1973, 261-263.



20 CARLA RIVIELLO

I1 parallelismo dei contesti avvalora, dunque, la funzionalita
del mito, ne legittima 1’uso e rafforza I’ammonimento finale:

Swa gebyred @lcum para de wind wid pam godcundan anwealde.
Ne gewexd him nan weordscipe an pam, ac wyrd se gewanod pe
hi @r hefdon. (B 35, 138-140)

(Cosi accade a ciascuno che si oppone al potere divino. Non
aumenta per questo in alcun modo il loro onore, anzi diminuisce
quello che avevano acquisito prima.)

L’esortazione prescrittiva si completa spiegando ai potenziali
ribelli come, oltre a non trarre nessun vantaggio da questo
comportamento, perderanno anche quello che avevano
precedentemente ottenuto. Una simile funesta previsione
che anticipa, come si vedra, la morale sottesa all’episodio di
Orfeo, sembrerebbe assumere anche le caratteristiche di una
stigmatizzazione destinata a potenziali nemici della corte, a quanti
tramano per spodestare il legittimo sovrano, o aspirano a ricoprire
ruoli e poteri che non competono loro.

Il piacere del racconto, la capacita di organizzare una narrazione
interessante e convincente guidano, infine, in modo ancor piu
significativo, la rielaborazione di quei passi in cui gia Boezio
concede ampio spazio alla materia mitologica: il metro III, 12,
dedicato a Orfeo ed Euridice e il IV, 3, dedicato a Circe e Ulisse.?¢

In Boezio la rievocazione del mito di Orfeo serve per mostrare
come sia necessario non voltarsi mai indietro verso la materia
se si vuole raggiungere il ‘sommo bene’: 1’oscurita del mondo
materiale impedisce di raggiungere la luce della spiritualita e
annulla il percorso gia compiuto.”” Alfredo, seguendo questa

26 Per la rielaborazione del mito di Circe e Ulisse nell’OEB, non trattata in
questa sede, si rimanda a Irvine 1996; Grinda 2000; Riviello 2022, 125-147.

27 Per un’analisi articolata del metro boeziano si vedano Lerer 1985, 154-
165 e O’Daly 1991, 188-207; per una valutazione piu ampia della ricezione
medievale di Ovidio in generale e del mito di Orfeo in particolare si rimanda



LA RICEZIONE DEL MITO NELL'OLD ENGLISH BOETHIUS 21

linea interpretativa, combina elementi che sembrano essere stati
attinti da piu fonti per riproporre la propria personale versione del
racconto (B 35, 195-254).%8

In primo luogo la centralita attribuita nell’OEB all’arte del
protagonista emerge dall’uso ricorrente dell’appellativo hearpere
per Orfeo, chiamato con il nome proprio solo all’inizio e alla fine;
frequente anche I’'impiego di forme corradicali come il verbo
hearpian o 1 sostantivi hearpe, hearpunga; Euridice, invece, citata
per nome solo all’inizio, ¢ poi soprattutto indicata come wif. Cosi,
nella solita struttura tripartita, la presentazione dei personaggi
tralascia riferimenti genealogici per concentrarsi piuttosto sui
ruoli e sulle qualita dei due sposi:

Hit gelamp gio pette an hearpere was on pare peode pe Dracia
hatte, sio was on Creca rice. Se hearpere was swide ungefraeglice
god, pas nama was Orfeus. He haefde an swide @nlic wif, sio
was haten Eurudice. Pa ongann mon secgan be pam hearpere
pat he mihte hearpian pat se wuda wagode and pa stanas [hy
styredon] for pam swege, and wilde deor peer woldon to irnan
and standon swilce hi tame waeron, swa stille peah hi men 080¢
hundas wid eodon pat hi na ne onscunedon. (B 35, 198-205)

(Accadde molto tempo fa, un arpista viveva nella regione che
¢ chiamata Tracia, ¢ che era nel regno dei Greci. Questo arpista
era straordinariamente bravo, il suo nome era Orfeo. Aveva una
moglie unica, la chiamavano Euridice. Allora iniziarono a dire
che I’arpista fosse in grado di far muovere il bosco, e spostare
le pietre per quel suono, ¢ gli animali selvaggi correvano li e
rimanevano fermi, come se fossero mansueti, cosi calmi che,
anche quando uomini o cani andavano loro incontro, essi non
scappavano.)

invece rispettivamente a Clark ef al. 2011 ¢ a Friedman 2000.

2 Nelcodice Cil metroboeziano e rielaborato in versisolo per’introduzione
(metro 23) mentre il racconto € comungque in prosa. Sulle possibili motivazioni
di questa soluzione si vedano Griffiths 1994, 12-13; Godden, Irvine 2009, 1
147-148; Davis-Secord 2016. Sulle possibili fonti cfr. soprattutto Wittig 1983
e Brinegar 2000, 85-87.



22 CARLA RIVIELLO

In particolare la reazione inusitata della natura alla musica di
Orfeo ¢ descritta come reiterata consuetudine; poi, dopo la morte
di Euridice (205-207), con I’inizio del racconto vero e proprio,
questo sovvertimento delle leggi consolidate — boschi e rocce
in movimento, animali selvaggi fermi e placati — ¢ nuovamente
riproposto ma in stretta connessione con il dolore di Orfeo
(207-212).® La ripetizione offre una profondita diacronica
che dalla contestualizzazione generica passa alla specificita
dell’avvenimento singolo; consente al pubblico un confronto tra
un prima e un dopo che amplifica la disperazione del vedovo;
forse rende anche piu comprensibile, piu verosimile, pur nella
sfera di irrealta in cui sono collocate queste storie, la successiva
accoglienza tributata all’arpista dagli abitanti degli inferi.

Le azioni acquisiscono un aspetto di tangibile consequenzialita
perché, diversamente dall’originale, il racconto non si rivolge
a chi sarebbe stato in grado di comprendere anche le semplici
allusioni a elementi di un mito noto. La sequenza di frasi
introdotte dalla congiunzione da scandisce il ritmo serrato della
narrazione, soprattutto nella scena centrale del racconto, quando
Orfeo, agli inferi, compie il suo percorso di avvicinamento al re e
questi accogliera finalmente la sua richiesta. La rielaborazione in
volgare segue sostanzialmente la fonte, ma, attraverso opportuni
ampliamenti, il racconto acquisisce una maggiore dinamicita.
Orfeo interagisce in modo diretto con le figure che lo accolgono
all’ingresso: il “tergeminus [...] ianitor” (29-30), ¢ chiaramente
identificato con il cane Cerbero che gli va incontro e scodinzola
per il piacere del canto (216-219); a questi si aggiunge poi
Caronte, anche questi tricipite che accetta la richiesta di Orfeo
di portarlo indietro, una volta conclusa la sua missione (219-
223); le “ultrices [...] deae” (32) sono “graman gydena”, indicate

2 Si ricordera come questa scena nelle fonti classiche sia collocata dopo
il fallimentare ritorno dall’Ade e sia posta in relazione al dolore del musicista
per la perdita definitiva della donna amata, cfr. Virgilio, Georgica IV 507-515,
Ovidio, Metamorphoseon X, 86-105. Boezio, nella necessaria sintesi del mito,
descrive la natura commossa dal canto come antecedente alla discesa (7-13),
dopo aver comunque citato la morte di Euridice (5-6).



LA RICEZIONE DEL MITO NELL'OLD ENGLISH BOETHIUS 23

come Parche e piangono con Dl’arpista (223-228). A segnare
la separazione tra 1’arrivo e il successivo cammino di Orfeo
nell’Ade, Alfredo introduce una frase di raccordo che esprime
anche il corale coinvolgimento emotivo di tutti gli abitanti del
luogo al personale dolore del vedovo:

Pa eode he furdor, and him urnon ealle helwaran ongean and
leedon hine to hiora cyninge and ongunnon ealle sprecan mid him
and biddan paes he bad. (B 35, 229-231)

(Quindi ando avanti e tutti gli abitanti degli inferi correvano a
incontrarlo e lo conducevano dal loro re e tutti parlavano in suo
favore e sostenevano quanto chiedeva.)

La rassegna delle punizioni perenni inflitte a Issione (231-233),
Tantalo (233-235) e Tito (235-236), e le relative prodigiose
interruzioni per la musica soave prodotta da Orfeo sono presentate
come scene vivide mentre I’arpista suona davanti al re. Il traduttore
non si dilunga a contestualizzare 1 motivi di queste pene, sarebbero
forse digressioni troppo lunghe che allontanerebbero 1’attenzione
dalla storia centrale; si limita ad accennare a generici crimini
“for his scilde”, nel caso di Issione, a citare una smodata avidita
“ungemetlice gifre” per Tantalo; indica inoltre 1 tre personaggi
come cyning, annoverandoli evidentemente tra le esemplificazioni
negative di cattivi sovrani.

Ilpotere strabiliante, irresistibile dellasuaarpa ¢ espresso ancora
una volta per chiudere questa sezione e predisporre 1’auditorio
all’incontro di Orfeo con il sovrano, sancendo definitivamente il
legame tra la bravura dell’artista, la bellezza della sua musica e la
momentanea riuscita del suo piano:

And eall hellwara witu gestildon da hwile pe he beforan pam
cyninge hearpode. Pa he da lange and lange hearpode, pa clipode
se hellwarana cyning and cwad. (B 35, 236-239)

(E tutte queste punizioni degli abitanti degli inferi si fermarono
mentre egli suonava 1’arpa al cospetto del re. Dopo aver suonato



24 CARLA RIVIELLO

a lungo I’arpa, il re degli inferi lo chiamo e disse.)

L’epilogo della vicenda ¢ affidato nell’originale all’efficace sintesi
dei versi “Orpheus Eurydicem suam vidit, perditit, occidit” (50-
51). Nell’OEB T’indispensabile ampliamento del passo propone
una sequenza altrettanto efficace:

wilawei, hwaet Orfeus pa leedde his wif mid him 00 he com on
pet gemare leohtes and deostro. Pa eode pact wif efter him. ba
he ford on pet leoht com, pa beseah he hine underbaec wid dzs
wifes. Pa losede heo him sona. (B 35, 243-247)

(ahimé, allora Orfeo condusse sua moglie con lui finché non
giunse al confine tra luce e tenebre. La moglie lo seguiva.
Arrivo alla luce, guardd indietro verso la moglie. E la perse
immediatamente.)

Qui la tensione emotiva ¢ costruita sulla dilatazione del racconto;
le fasi della risalita sono modulate da elementi che definiscono
la drammaticita del legame tra i due sposi: I’incalzare della
congiunzione pa, il pertinente uso dei pronomi personali e
possessivi, la ripetizione del sostantivo wif. Orfeo conduce “his
wif” con s¢ “mid him”; la wif lo segue; poi Orfeo si gira “wid des
wifes”, una volta arrivato alla luce; nel momento della perdita la
donna ¢ indicata solo con il pronome Aéo.

L’indispensabile = commento  morale, che riprende
sostanzialmente I’ammonimento boeziano, interrompe 1’incanto
del racconto per ribadire la valenza didattico-esemplificativa di
queste false storie (247-254). Il brusco passaggio dalla liricita della
separazione definitiva dei due sposi al tono omiletico-esortativo
che chiude I’episodio sembra segnalare la consapevolezza di un
necessario cambio di registro, 1’'urgenza di circoscrivere entro
limiti ben definiti simili digressioni.

Le modalita di rielaborazione del mito nell’OEB rispecchiano
dunque quell’attitudine sintetizzata da Discenza con le parole:
“Alfred’s Boethius gathered learning from multiple sources into



LA RICEZIONE DEL MITO NELL'OLD ENGLISH BOETHIUS 25

a hoard accessible and acceptable to his audience while quietly
reshaping it into something new and unique”.*® Nello specifico,
pero, esse sembrano collocarsi all’interno di un paradosso: la
necessita di proporre storie interessanti e credibili, pur nella
consapevole finzionalita del testo letterario e nell’altrettanto
consapevole mendacita del patrimonio culturale pagano.

Alfredo sembra attingere al magma ancora attivo di una
materia non codificata, di vicende tramandate in redazioni ¢
interpretazioni multiple, per ampliare i dati della sua fonte con
informazioni puntuali senza rinunciare alla bellezza di una
narrazione avvincente. Cosi le genealogie dei personaggi, il
numero delle teste dell’Idra etc. servono a fissare una versione
precisa del mito proposto, a fornire elementi utili per creare
familiarita con storie che, se raccontate mirabilmente, avrebbero
forse potuto affiancare quei “ealfela ealdgesegena” intonati dal
cantore del Beowulf (869), ovvero contribuire a disegnare il
tessuto connettivo per avvicinare il mondo classico a quel pubblico
di uomini liberi “friora manna”, a cui mirava il programma
alfrediano.’! Ma al di 1a delle finalita educative, molti dettagli di
questi racconti — per es. la rappresentazione di Ercole che annega
nelle acque del Nilo I’odioso tiranno o copre con della legna il
mostro per poi bruciarlo; I’'immagine di Cerbero, mostro tricipite
che in quanto cane comunque muove la coda per il piacere della
musica; l’insistenza sulla forza meravigliosa, stupefacente e
invasiva dell’arte di Orfeo — definiscono la figura di un traduttore
che ¢ riuscito a trasmettere nella sua riscrittura anche la curiosita,
I’interesse, il fascino, il coinvolgimento emotivo con cui ha
evidentemente affrontato queste ‘vecchie storie false’.

30 Discenza 2005, 122.
31 Fulk 2021, 8,5.



26 CARLA RIVIELLO

BIBLIOGRAFIA

Bately, Janet. 1990. “Those Books That Are Most Necessary for All
Men to Know: The Classics and Late Ninth-Century England,
a Reappraisal”. In: Aldo S. Bernardo, Saul Levin (eds.). The Classics
in the Middle Ages: Papers of the Twentieth Annual Conference of the
Center for Medieval and Early Renaissance Studies. Binghmton, NY:
Center for Medieval and Early Renaissance Studies (Medieval and
Renaissance Texts and Studies 69), 45-78.

Bately, Janet. 2015. “Alfred as Author and Translator”. In: Nicole G.
Discenza, Paul E. Szarmach (eds.). 4 Companion to Alfred the
Great. Leiden: Brill (Brill’s Companions to the Christian Tradition,
58), 113-142.

Bolton, Whitney F. 1986. “How Boethian is Alfred’s Boethius?”. In:
Paul E. Szarmach (ed.). Studies in Earlier Old English Prose. Sixteen
Original Contributions. Albany: State of New York University
Press, 153-168.

Bosworth, Joseph. 1898-1972. An Anglo-Saxon Dictionary. Oxford:
Oxford University Press [1898]. Supplement by T. Northcote Toller.
London: Oxford University Press [1921]. Enlarged Addenda and
Corrigenda by A. Campbell. Oxford: Clarendon Press [1972].

Brinegar, John. 2000. “Books Most Necessary: The Literary and
Cultural Contexts of Alfred’s Boethius”. Unpublished PhD. Diss.
University of North Carolina at Chapel Hill.

Chance, Jane. 1994. Medieval Mythography: From Roman North Africa
to the School of Chartres, AD 433-1177. Gainesville Florida: Florida
University Press.

Clark, James G. et al. 2011. Ovid in the Middle Ages. Cambridge:
Cambridge University Press.

Cronan, Dennis. 1993. “The Rescuing Sword”. Neophilologus 77, 467-
478.

Davis, Craig R. 1992. “Cultural Assimilation in the Anglo-Saxon Royal
Genealogies”. Anglo-Saxon England 21, 23-36.

Davis-Secord, Jonathan. 2016. “Scribal Interpretations of Genre in Old
English Boethius”. In: Noel H. Kaylor, Jr., Philip E. Phillips (eds.).
Vernacular Traditions of Boethius's De Consolatione Philosophiae.
Kalamazoo, MI: Medieval Institute Publications (Research in
Medieval and Early Modern Culture 15), 250-270.



LA RICEZIONE DEL MITO NELL'OLD ENGLISH BOETHIUS 27

Discenza, Nicole G. 2005. The King's English. Strategies of Translation
in the Old English Boethius. New York: State University of New
York Press.

Donaghey, Brian S. 1964. “The Sources of King Alfred’s Translation of
Boethius’s De Consolatione Philosophia”. Anglia 82, 23-57.

Dumville, David. 1976. “The Anglian Collection of Royal Genealogies
and Regnal Lists”. Anglo-Saxon England 5, 23-50.

Fox, Hilary. 2014. “Isidore of Seville and the Old English Boethius”.
Medium £Lvum 83, 49-59.

Frankis, Peter J. 1973. “The Thematic Significance of enta geweorc and
Related Imagery”. Anglo-Saxon England 2, 253-269.

Friedman, John Block. 2000. Orpheus in the Middle Ages. Syracuse:
Syracuse University Press.

Fulk, Robert D. et al. (eds.). 2009. Klaeber s Beowulf and the Fight at
Finnsburg, Toronto/Buffalo/London: Toronto University Press.

Fulk, Robert D. 2021. The Old English Pastoral Care. Cambridge MA:
Harvard University Press (The Dumbarton Oaks Medieval Library, 72).

Godden, Malcolm. 2013. “Alfredian Prose: Myth and Reality”.
Filologia Germanica — Germanic Philology 5, 131-158.

Godden, Malcolm, Irvine, Susan (eds.). 2009. The Old English
Boethius. An Edition of the Versions of Boethius s De Consolatione
Philosophiae, with a chapter on the Metres by Mark Griffith
and contributions by Rohini Jayatilaka. 2 vols. Oxford: Oxford
University Press.

Godden, Malcolm et al. (eds.). 2024. Early Medieval Glosses to
Boethius’s De Consolatione Philosophiae. Faculty of English,
University of Oxford.

Griffiths, Bill (ed.). 1994. Alfred s Metres of Boethius, with introduction,
notes and glossary, s.1., Anglo-Saxon Books.

Grinda, Klaus R. 2000. “The Myth of Circe in King Alfred’s Boethius .
In: Paul E. Szarmach (ed.). Old English Prose. Basic Readings. New
York: Garland, 237-265.

Hobson, Jacob. 2017. “Translation as Gloss in the Old English
Boethius”. Medium £vum 86, 207-223.

Hunter, Michael. 1974 “Germanic and Roman Antiquity and the Sense
of the Past in Anglo-Saxon England”. Anglo Saxon England 3, 29-
50.

Irvine, Susan. 1996. “Ulysses and Circe in King Alfred’s Boethius: A



28 CARLA RIVIELLO

Classical Myth Transformed”. In: M.J. Toswell, E.M. Tyler (eds.).
Studies in English Language and Literature. “Doubt Wisely”.
Papers in Honour of E. G. Stanley. London/New York: Routledge,
387-401.

Irvine, Susan. 2003. “Wrestling with Hercules: King Alfred and the
Classical Past”. In: Catherine Cubitt, Court Culture in the Early
Middle Ages. The Proceedings of the First Alcuin Conference.
Turnhout: Brepols, 171-188.

Irvine, Susan. 2018. “The Protean Form of the Old English Boethius”.
In: Joseph McMullen, Erica Weaver (eds.), The Legacy of Boethius
in Medieval England: The Consolation and Its Afterlives. Tempe:
Arizona Center for Medieval and Renaissance Studies (Medieval and
Renaissance Texts and Studies 525), 1-18.

Kaiser, Erich. 1964. “Odyssee-Szenen als Topoi”. Museum Helveticum
21, 109-136, 197-224.

Lerer, Seth. 1985. Boethius and Dialogue. Literary Method in The
Consolation of Philosophy. Princeton: Princeton University Press.

Lerer, Seth. 1991. Literacy & Power in Anglo-Saxon Literature.
Lincoln/London: University of Nebraska Press.

Love, Rosalind. 2015. “Latin Commentaries on Boethius’s Consolation
of Philosophy”. In: Discenza, Szarmach (eds.). A Companion to
Alfred the Great, 82-110.

Mitchell, Bruce. 1985. Old English Syntax. Oxford: Clarendon Press.

Moreschini, Claudio (ed.). 2005. A.M.S. Boethii De Consolatione
Philosophiae. Miinchen/Leipzig: K.G. Saur.

Neidorf, Leonard. 2015. “Cain, Cam, Jutes, Giants, and the Textual
Criticism of Beowulf”. Studies in Philology 102, 599-632.

O’Daly, Gerard. 1991. The Poetry of Boethius. Chapel Hill/London:
North Carolina University Press.

Otten, Kurt. 1964. Konig Alfreds Boethius. Tibingen: Niemeyer
(Studien zur englischen Philologie 3).

Pasternack, Carol Braun. 1997. “Post-structuralist Theories: The Subject
and the Text”. In: Katherine O’Brien O’Keeffe (ed.). Reading Old
English Texts. Cambridge: Cambridge University Press, 170-191.

Phillips, Philip E. 2016. “The English Tradition of Boethius’s De
Consolatione Philosophiae with a Check List of Translations”.
In: Kaylor, Phillips (eds.). Vernacular Traditions of Boethius's De
Consolatione Philosophiae. 221-249.



LA RICEZIONE DEL MITO NELL'OLD ENGLISH BOETHIUS 29

Riviello, Carla. 2019. “enta geweorc: I’opera dei giganti nella poesia
anglosassone”, Filologia Antica e Moderna 48, 123-137.

Riviello, Carla. 2022. Magia, incantesimi e pozioni nella poesia
dell’inglese antico. Cosenza: Rubbettino (Studi di Filologia antica e
moderna, N.S. 2).

Sisam, Kenneth. 1953. “Anglo-Saxon Royal Genealogies”. Proceedings
of the British Academy 39, 287-348.

Wittig, Joseph S. 1983. “King Alfred’s Boethius and its Latin source”.
Anglo-Saxon England 11, 157-198.






	OLE_LINK1
	OLE_LINK2

